
 



 
 
 

  

 
||� 6 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

  وموقف الصوفية حقيقة التصوف
  صول العبادة والدينأمن 

 

HAKEKAT SUFI 

&  
SIKAP KAUM SUFI TERHADAP 

PRINSIP IBADAH DAN AGAMA 

 
Oleh : 

Syekh Dr Sholeh Fauzan 
  

Penterjemah : 
Abdullah Haidir 

 
 

 

  ا

  ا

Publication : 1428, Jumadi Tsani 13 / 2007, Juni 30 
  صول العبادة والدينأمن  وموقف الصوفية حقيقة التصوف

HAKEKAT SUFI & SIKAP KAUM SUFI TERHADAP PRINSIP IBADAH 

DAN AGAMA 

Oleh : Syeikh Shailh Fauzan al-Fauzan  
© Copyright milik umat Islam 

Artikel ini dibagikan gratis dalam bentuk PDF tidak untuk diperjualbelikan. 
Artikel ini dapat disebarkan selama tidak merubah isi dan makna.  

Disebarkan oleh Maktabah Ummu Salma al-Atsariyah. 



 
 
 

  

 
||� 7 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

MUKADDIMAH 
 

Segala puji hanya bagi Allah semata Rabb seluruh 
alam, Yang telah menyempurnakan agama ini dan 
nikmat-Nya untuk kita, Yang telah meridhoi Islam 
sebagai agama kita dan Yang memerintahkan kita untuk 
berpegang teguh kepadanya hingga kematian : 

 

� متأَنإِلاَّ و نتوملاَ تقَاتِهِ وت ققُوا االلهَ حوا اتنءَام نا الَّذِيهـأَيي 
سنَ مو102: آل عمران[               �لِم[ 

“Hai  orang-orang yang beriman, bertakwalah kepada 
Allah sebenar-benar takwa kepada-Nya; dan janganlah 
sekali-kali kamu mati melainkan dalam keadaan 
beragama Islam” .       (Ali-Imran: 102) 

Dan itulah wasiat Nabi Ibrahim dan Nabi Ya’kub     -
alaihimassalam- kepada anak-anaknya: 

 

�  ينالد طَفَى لَكُمإِنَّ االلهَ اص نِيـبي بقُوعيهِ ونِيب اهِيمرا إِبى بِهصوو
 ]132: البقرة[     � فَلاَ تموتن إِلاَّ وأَنتم مسلِمونَ

 

“Dan Ibrahim telah mewasiatkan ucapan itu kepada 
anak-anaknya, demikian pula Ya’qub (Ibrahim berkata): 
“Hai anak-anakku! Sesungguhnya Allah telah memilih 
agama ini bagimu, maka janganlah kamu mati kecuali 
dalam memeluk agama Islam”.                 (Al-Baqarah: 132) 

Semoga shalawat dan salam terlimpahkan kepada 
hamba-Mu dan rasul-Mu, Nabi kita Muhammad, 
keluarganya dan shahabat-shahabatnya semua.  

Sesungguhnya Allah menciptakan jin dan manusia 
untuk beribadah kepada-Nya, sebagaimana firmannya: 

 ]56: الذاريات[    � وما خلَقْت الْجِن والإِنس إِلاَّ لِيعبدونِ �

“Dan tidak Aku ciptakan jin dan manusia kecuali untuk 
beribadah kepada-Ku”          (Adz-Dzariat: 56) 

 

  ا



 
 
 

  

 
||� 8 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

Dengan ibadah, manusia akan meraih kemuliaan, 
kebesaran dan kebahagiaan dunia dan akhirat, karena 
mereka membutuhkan Tuhannya. Manusia tidak da-pat 
melepaskan kebutuhannya terhadap Tuhannya 
walaupun sesaat,  sedangkan Dia sama sekali tidak 
butuh  kepada mereka (manusia)  dan ibadahnya. Allah 
ta’ala berfirman: 

 ]7: الزمر[          �  االلهَ غَنِي عنكُمإِنْ تكْفُروا فَإِنَّ �
 

“Jika kalian kafir maka sesungguhnya Allah tidak 
memerlukan (iman)-kalian”               (Az-Zumar: 7) 
 

وقَالَ موسـى إِنْ تكْفُروا أَنتم ومن فِي اْلأَرضِ جمِيعاً فَإِنَّ    االلهَ               �
 ]8: إبراهيم[           � يدلَغنِي حمِ

 

“Dan Musa berkata: “Jika kamu dan orang-orang yang 
ada di muka bumi semuanya mengingkari (ni’mat Allah), 
maka sesungguhnya Allah Maha Kaya lagi Maha Terpuji”.
                     (Ibrahim: 8) 

Ibadah merupakan hak Allah atas hamba-Nya dan 
manfaatnya akan kembali kepada mereka. Siapa yang 
menolak beribadah kepada Allah, dia adalah orang yang 
takabbur (sombong). Siapa yang beribadah kepada Allah 

dan (juga) beribadah kepada yang selain-Nya, dia adalah 
orang musyrik. Siapa  yang beribadah kepada Allah 
semata tidak dengan apa yang Allah syariatkan, maka 
dia adalah pelaku bid’ah. Siapa yang beribadah kepada 
Allah semata dengan apa yang Allah syari’atkan, dia 
adalah mu’min sejati.  

Ketika seorang hamba sangat membutuhkan ibadah 
dan tidak mungkin bagi mereka untuk mengetahui 
sendiri hakekatnya yang diridhoi Allah ta’ala dan yang 
sesuai dengan agama ini, maka masalah ini tidak 
diserahkan begitu saja kepada mereka, karena itu Allah 
mengutus para rasul kepada hamba-hamba-Nya dan 

  ا



 
 
 

  

 
||� 9 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

menurunkan kitab-kitab-Nya untuk menjelaskan hakikat 
ibadah, sebagaimana firman-Nya : 

�  وتوا الطَّـغنِبتاجوا االلهَ ودبولاً أَنِ اعسةٍ را فِي كُلِّ أُمثْنعب لَقَدو�  
 ]36: النحل       [               

“Dan sesungguhnya Kami telah mengutus rasul pada tiap-
tiap umat (untuk menyerukan) : “ Sembahlah Allah  
(saja) dan jauhilah Thagut1) itu“.            (An-Nahl: 36) 

 

ومـا أَرسلْنا مِن قَبلِك مِن رسولِ إِلاَّ نوحِى إِلَيهِ أَنه لاَ إِلَـه إِلاَّ أَنا  �
 ]25: الأنبياء[                     � فَاعبدونِ

 

“Dan kami tidak mengutus seorang rasulpun sebelum 
kamu, melainkan kami wahyukan kepadanya: 
“Bahwasanya tidak ada Tuhan (yang hak) melainkan 
Aku, maka sembahlah olehmu sekalian akan Aku”. (Al-
Anbiya: 25) 
 

Siapa yang menentang apa yang disampaikan para 
Rasul dan apa yang diturunkan dalam Kitab-Kitab-Nya 
tentang ibadah kepada Allah,  kemudian dia beribadah 
kepada Allah semata-mata berlandaskan seleranya atau 
apa yang diingini hawa nafsunya atau apa yang dihias 
setan-setan manusia dan jin, maka dia telah sesat dari 
jalan Allah. Ibadah seperti itu pada hakekatnya bukan 
beribadah kepada Allah, akan tetapi beribadah kepada 
hawa nafsunya: 

 

  ]50: القصص[   �ومن أَضلُّ مِمنِ اتبع هـوه بِغيرِ هدى مِن االلهِ  �
 

“Dan siapakah yang lebih sesat  daripada orang yang 
mengikuti hawa nafsunya dengan tidak mendapat 
petunjuk dari Allah sedikitpun”.        (Al-Qhashash: 50) 
 

                                              
1. Thagut adalah setan dan apa saja yang disembah selain Allah ta’ala .  

  ا

  ا



 
 
 

  

 
||� 10 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

Manusia jenis ini tergolong banyak, pelopornya adalah 
orang-orang Nashrani (Kristen) dan mereka yang sesat 
dari golongan umat ini seperti orang-orang tasawuf. 
Karena mereka telah menetapkan untuk mereka sendiri 
batasan ibadah yang bertentangan dengan apa yang 
Allah syari’atkan. Hal tersebut banyak mereka lakukan 
dalam penampilan-penam-pilan mereka. Kesesatan 
mereka akan semakin tampak manakala dijelaskan 
hakikat ibadah yang Allah syari’atkan melalui lisan 
Rasulullah shollallohu ‘alaihi wa sallam serta 
penyimpangan dari hakikat ibadah  yang dilakukan 
kalangan tasawuf saat ini . 

 

RAMBU-RAMBU IBADAH 
YANG BENAR 

 
Sesungguhnya ibadah yang Allah syariatkan dibangun 

diatas pondasi dan pokok  yang kokoh dan baku. Dapat 
disimpulkan sebagai berikut :  

1. Ibadah bersifat tauqifi1) dan harus bersumber 
dari musyarri’ (Yang berhak menetapkan syari’at) 
yaitu Allah ta’ala sebagaimana firman-Nya: 

 

 ]112: هود[      �فَاستقِم كَما أُمِرت ومن تاب معك ولاَ تطْغوا �

“Maka tetaplah kamu pada jalan yang benar, 
sebagaimana diperintahkan kepadamu dan (juga) orang 
yang telah bertaubat beserta kamu dan janganlah kamu 
melampaui batas”.                    (Hud: 112) 
 

                                              
1 . Maksudnya adalah bahwa ibadah sudah ditentukan oleh Allah ta’ala dan Rasul-Nya. Akal 

fikiran tidak memiliki andil dalam penetapannya.  



 
 
 

  

 
||� 11 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

�              ناءَ  اَّلـذِيوأَه بِعتلاَ تا وهبِعرِ فَاتاْلأَم ةٍ مِنعرِيلَى شع ـاكلْنعج ثُم
 ]18: الجاثية        [            �لاَ يعلَمونَ 

“Kemudian Kami jadikan kamu berada diatas suatu 
syariat (peraturan) dari urusan agama itu, maka ikutilah 
syariat itu dan janganlah kamu ikuti hawa naf-su orang-
orang yang tidak mengetahui “.     (Al-Jatsiah: 18) 

Allah berfirman tentang nabi-Nya: 

�  ـى إِلَيحوا يإِلاَّ م بِع9: الأحقاف[       �إِنْ أَت[ 

“Aku tidak lain hanyalah mengikuti apa yang 
diwahyukan kepadaku”.                          (Al Ahqaaf 9) 
 

2. Ibadah harus dilakukan dalam keadaan ikhlas1) 
karena Allah ta’ala, suci dari pengaruh kesyirikan. 

� لاَ يالِحاً ولاً صملْ عمعهِ فَلْيبو لِقَاءَ رجركَانَ ي نةِ فَمادبِعِب  رِكش
  ]110: الكهف         [         �ربهِ أَحداً 

“Katakanlah: Sesungguhnya aku ini hanya seorang 
manusia seperti kamu, yang diwahyukan kepadaku: 
“Bahwa sesungguhnya Tuhnamu itu adalah Tuhan Yang 
Esa”. Barangsiapa mengharap perjumpaan dengan 
Tuhannya maka hendaklah ia mengerjakan amal yang 
saleh dan janganlah ia mempersekutukan seorangpun 
dalam beribadat kepadanya”.   (Al-Kahfi: 110) 

 

Jika ibadah tercampur dengan sesuatu kesyirikan, 
maka ibadah itu tidak akan bernilai. Firman Allah ta’ala : 

 

                                              
1 . Ikhlash berarti beribadah hanya untuk Allah dan kepada Allah, tidak kepada selain-Nya, 

lawannya adalah syirik              (penj.) 

  ا

  



 
 
 

  

 
||� 12 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

“Seandainya mereka mempersekutukan Allah, niscaya 
lenyaplah dari mereka amalan yang telah mereka 
kerjakan”      (Al-An’am: 88) 

 
 

“Dan sesungguhnya telah diwahyukan kepadamu dan 
kepada nabi-nabi sebelummu: “Jika kamu memperse-
kutukan Tuhan, niscaya akan hapuslah amalmu dan 
tentulah kamu termasuk orang-orang yang merugi. Karena 
itu, maka hendaklah Allah saja kamu sembah dan 
hendaklah kamu termasuk orang-orang yang bersyukur”. 
          (Az-Zumar: 65-66) 

 

3. Dalam ibadah hendaknya yang dijadikan 
panutan dan sumbernya adalah Rasulullah shollallohu 
‘alaihi wa sallam: 

 

  ]21: الأحزاب[  �  لَقَد كَانَ لَكُم فِي رسولِ االلهِ أُسوةٌ حسنةٌ �
“Sesungguhnya telah ada pada diri Rasulullah itu suri 
tauladan yang baik bagimu”.        (Al Ahzab 21) 

  

  ]7: لحشرا[   �وما آتاكُم الرسولُ فَخذُوه وما نهاكُم عنه فَانتهوا  �
“Apa yang diberikan Rasul kepadamu maka terimalah 
dan apa yang  dilarangnya bagimu maka tinggalkan-lah”.
                  (Al-Hasyr: 7) 

Rasulullah shollallohu ‘alaihi wa sallam bersabda: 
 

» در وا فَهنرهِ أَملَيع سلاً لَيممِلَ عع نرواه مسلم[       » م[  
“Siapa yang melaksanakan suatu amalan yang bukan 
termasuk urusan (agama) kami maka dia tertolak”  

(Riwayat Muslim) 

»  دأَح نثَم در وفَه همِن سا لَيذَا ما هرِنمتفق عليه[       » فِي أَم[  
“Siapa yang mengada-ada dalam perkara (agama) kami 
yang bukan termasuk didalamnya maka dia tertolak”. 

 (Muttafaq alaih) 



 
 
 

  

 
||� 13 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

  ]متفق عليه[           »  صلُّوا كَما رأَيتمونِي أُصلِّي  «
“Shalatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku shalat”
                            (Muttafaq alaih) 

» خ اسِكَكُمني منرواه مسلم[         »ذُوا ع[  
“Ambillah kalian dariku manasik (haji) kalian” 

 (riwayat Muslim) 
Dan riwayat-riwayat lainnya. 

  

4. Ibadah telah ditetapkan berdasarkan waktu dan 
batasan-batasan yang tidak boleh dilanggar. Misalnya 
sholat. Allah ta’ala berfirman: 

 

   �إِنَّ الصلَـوةَ كَانت علَى الْمؤمِنِين كِتـباً موقُوتاً   �
 ]103: النساء[

 
 

“Sesungguhnya shalat itu adalah kewajiban yang 
ditentukan waktunya atas orang beriman”.   (An Nisa 103) 

  

�  ـتملُوعم رهأَش ج197: البقرة[       �الْح[ 

“(Masa mengerjakan) ibadah haji itu beberapa bulan yang 
telah diketahui”.                     (Al-Baqarah: 197) 
 

شهر رمضانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرآنُ هدى لِّلناسِ وبيناتٍ مِن الْهدى            �
 ]185: البقرة[    �نكُم الشهر فَلْيصمه والْفُرقَانِ فَمن شهِد مِ

“(Beberapa hari yang ditentukan itu adalah) bulan 
Ramadhan, bulan yang didalamnya diturunkan 
(permulaan) Al-Quran sebagai petunjuk bagi manusia dan 
penjelasan-penjelasan mengenai petunjuk itu dan 
pembeda (antara yang haq dan yang bathil). Karena itu, 
barangsiapa diantara kamu hadir (di negeri tempat 

  ا

  ا

  ا



 
 
 

  

 
||� 14 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

tinggalnya) di bulan itu, maka hendaklah dia berpuasa 
pada bulan itu”.           (Al Baqarah 185) 
 

5. Ibadah harus terlaksana berdasarkan cinta 
kepada Allah ta’ala, merendahkan diri, takut dan 
harap kepada-Nya: 

 

أُولَئِك الَّذِين يدعونَ يبتغونَ إِلَى ربهِم الْوسِيلَةَ أَيهم أَقْرب ويرجونَ  �
 هذَابنَ عافُوخيو هتمح57: الإسراء[             �ر[ 

“Orang-orang yang mereka seru itu, mereka sendiri 
mencari jalan kepada kepada Tuhan mereka siapa 
diantara mereka yang lebih dekat kepada Allah dan 
mengharapkan rahmat-Nya dan takut akan azab-Nya, 
sesungguhnya azab Tuhanmu adalah sesuatu yang 
(harus) ditakuti”.                    (Al-Isra’: 57) 
 

Allah berfirman tentang para nabi: 

 

�   مهوا          إِنكَـانباً وهرغَباً وا رنونعدياتِ وريونَ فِي الْخارِعسوا يكَان
 نـشِعِيا خ90: الأنبياء[                 �لَن[ 

“Sesungguhnya mereka senantiasa berlomba-lomba 
dalam mengerjakan kebaikan dan sentiasa berdoa 
kepada kami dengan penuh harapan serta takut dan 
mereka sentiasa khusyu’ kepada kami“.       (Al-Anbiya: 90) 

 

�  كُمبوذُن لَكُم فِرغيااللهَ و كُمبِبحنِي يوبِعنَ االلهَ فَاتوحِبت متقُلْ إِنْ كُن
 محِير رااللهُ غَفُوو●لَ فَإِنْ توسالروا االلهَ وعلَّوا فَإِنَّ االلهَ لاَ   قُلْ أَطِيو

نالْكَـــفِرِي حِب32-31: آل عمران[              � ي[  
“Katakanlah: “Jika kamu (benar-benar) mencintai Allah, 
ikutilah aku, niscaya Allah mengasihi dan mengampuni 
dosa-dosamu”, Allah Maha Pengampun lagi Maha 
Penyayang. Katakanlah: “Ta’atilah Allah dan Rasul-Nya; 

  ا

  ا



 
 
 

  

 
||� 15 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

jika kamu berpaling, maka sesungguhnya Allah tidak 
menyukai orang-orang kafir”.           (Ali-Imran: 31-32) 

 

Allat ta’ala telah menyebutkan tanda-tanda cinta 
kepada-Nya dan hasilnya. Adapun tanda-tandanya 
adalah mengikuti Rasulullah, ta’at kepada Allah dan ta’at 
kepada Rasul-Nya. Sedangkan buahnya adalah 
mendapatkan cinta Allah ta’ala, ampunan dosa dan dari 
rahmat dari-Nya.  

 

6. Kewajiban ibadah tidak gugur bagi orang 
mukallaf (yang telah mendapatkan kewajiban), 
semen-jak dia baligh dan berakal hingga kematian-
nya.  

 

Allah ta’ala berfirman : 

 ]102: آل عمران[          �ولاَ تموتن إِلاَّ وأَنتم مسلِمونَ  �

“Janganlah sekali-kali kamu mati melainkan dalam 
keadaan beragama Islam”.             (Ali Imran: 102) 

�  قِيـنالْي كأْتِيى يتح كبر دباع99: الحجر[       �و[ 

“Dan sembahlah Tuhanmu sampai datang kepadamu 
sesuatu yang diyakini (ajal)”.    ( Al-Hijr: 99). 

 



 
 
 

  

 
||� 16 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

HAKEKAT TASAWUF 
 

Kata “Tasawuf” dan “Sufi” belum dikenal pada masa-
masa awal Islam, kata ini adalah ungkapan baru yang 
masuk ke dalam Islam yang dibawa oleh ummat-umat 
lain.  

Syaikhul Islam Ibnu Taimiyah –rahimahullah- dalam 
Majmu’ Fatawa berkata: “Adapun kata Sufi belum 

dikenal pada abad-abad ke tiga hijriah, akan tetapi baru 
terkenal setelah itu. Pendapat ini telah diungkapkan oleh 
lebih dari seorang imam, seperti Imam Ahmad bin 
Hambal, Abu Sulaiman Ad-Darani dan yang lain. 
Terdapat riwayat bahwa Abu Sufyan Ats-Tsauri  pernah 
menyebut-nyebut tentang sufi, sebagian lagi 
mengungkapkannya dari Hasan Basri. Ada perbedaan 
pendapat tentang kata  “sufi” yang disandingkan 
dibelakang namanya, yang sebenarnya itu adalah nama 
nasab seperti “qurosyi”, “madany” dan yang 
semacamnya.  

Ada yang mengatakan bahwa kalimat sufi berasal dari 
kata: Ahlissuffah1) , hal tersebut keliru, karena jika itu 

yang dimaksud maka kalimatnya berbunyi : Suffiyy )صفِّي(  

. Ada juga yang mengatakan bahwa yang dimaksud 
adalah barisan (shaf) terdepan dihadapan Allah, hal itu 
juga keliru, karena jika yang dimaksud demikian, maka 

yang benar adalah:  صـفِّي  . Ada juga yang mengatakan 

bahwa ungkapan tersebut bermakna: makhluk pilihan 

Allah )ــفوة )ص , itu juga keliru, karena jika itu yang 

dimaksud, maka ungkapan yang benar adalah Shafawy 

                                              
1. Ungkapan yang diberikan kepada para shahabat yang tinggal di masjid Nabawi untuk 

mendapatkan ilmu dari Rasulullah shollallohu ‘alaihi wa sallam . 



 
 
 

  

 
||� 17 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

)صفَوِي( . Ada yang mengatakan bahwa kalimat sufi berasal 

dari nama seseorang yaitu Sufah bin Bisyr bin Ad bin 
Bisyr bin Thabikhah, sebuah kabilah arab yang 
bertetangga dari Mekkah pada zaman dahulu yang 
terkenal  suka beribadah, hal inipun jika sesuai dari sisi 
kalimat namun juga dianggap lemah, karena mereka 
tidak terkenal sebagai orang-orang yang suka beribadah 
dan seandainyapun mereka terkenal sebagai ahli ibadah, 
maka niscaya julukan tersebut lebih utama jika 
diberikan kepada para shahabat dan tabi’in serta 
tabi’ittabiin. Disisi lain orang-orang yang sering berbicara 
tentang istilah sufi tidaklah mengenal suku ini dan 
mereka tentu tidak akan rela jika istilah tersebut 
dikatakan berasal dari sebuah suku pada masa jahiliah 
yang tidak ada unsur Islamnya sedikitpun. Ada juga 
yang mengatakan –dan inilah yang terkenal-  bahwa 

kalimat tersebut berasal dari kata  الـصوف (wol), karena 

sesungguhnya itulah kali pertama tasawuf muncul di 
Basrah. 

Yang pertama kali memperkenalkan tasawuf adalah 
sebagian sahabat Abdul Wahid bin Zaid sedangkan 
Abdul Wahid merupakan sahabat Hasan Al-Basri, dia 
terkenal dengan sikapnya yang berlebih-lebihan dalam 
hal zuhud, ibadah dan sikap khawatir (khouf), satu hal 
yang tidak di dapati pada penduduk kota saat itu. Abu 
Syaikh Al-Ashbahani meriwayatkan dalam sanadnya dari 
Muhammad bin Sirin yang mendapat berita bahwa satu 
kaum mengutamakan untuk memakai pakaian dari wol 
(shuf), maka dia berkata: “Sesung-guhnya ada suatu 

kaum yang memilih pakaian wol dengan mengatakan 
bahwa mereka ingin menyamai Al-Masih bin Maryam, 
padahal petunjuk nabi kita lebih kita cintai, beliau 
dahulu mengenakan pakaian dari katun atau lainnya, 
atau ucapan semacam itu”, 



 
 
 

  

 
||� 18 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

kemudian setelah itu dia berkata: “Mereka 
mengaitkan masalah itu dengan pakaian zahir yaitu 
pakaian yang terbuat dari wol maka mereka mengata-
kannya sebagai sufi, akan tetapi sikap mereka tidak 
terikat dengan mengenakan pakaian wol tersebut, tidak 
juga mereka mewajibkannya dan menggan-tungkan 
permasalahannya dengan hal tersebut, akan tetapi 
dikaitkannya berdasarkan penampilan luarnya saja. 
Itulah asal kata tasawuf, kemudian setelah itu dia 
bercabang-cabang dan bermacam-macam” demi-kianlah 
komentar beliau –rahimahullah- 1)  yang men-jelaskan 

bahwa tasawuf mulai tumbuh berkembang di negri Islam 
oleh orang-orang yang suka beribadah di negri Basrah 
sebagai dampak dari sikap mereka yang berlebih-lebihan 
dalam zuhud dan ibadah dan kemudian berkembang 
setelah itu, bahkan para penulis belakangan sampai 
pada kesimpulan bahwa tasawuf merupakan pengaruh 
dari agama-agama lain yang masuk ke negri-negri Islam, 
seperti agama Hindu dan Nashara. Pendapat tersebut 
dapat dimengerti berdasarkan apa yang diucapkan Ibnu 
Sirin yang mengatakan: “Sesungguhnya ada beberapa 
kaum yang memilih untuk mengenakan pakaian wol 
seraya mengatakan bahwa hal tersebut menyerupai Al-
Masih bin Maryam, padahal petunjuk Nabi kita lebih kita 
cintai”. Hal tersebut memberi kesimpulan bahwa tasa-
wuf memiliki keterkaitan dengan agama Nashrani !!. 

Doktor Sabir Tu’aimah menulis dalam bukunya: As-
Sufiyah, mu’takadan wamaslakan (Sufi dalam aqidah 

dan prilaku): “Tampaknya tasawuf merupakan akibat 
dari adanya pengaruh kependetaan dalam agama 
Nashrani yang pada waktu itu para pendetanya 
mengenakan pakaian wol dan mereka banyak 
jumlahnya, yaitu golongan orang-orang yang total 

                                              
1. Majmu’ Fatawa, 11/5,7,16,18. 



 
 
 

  

 
||� 19 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

melakukan prilaku tersebut di negeri-negeri yang 
dimerdekakan Islam dengan pengaruh tauhid, semuanya 
memberikan pengaruh yang tampak pada prilaku 
generasi pertama dari kalangan tasawuf “1)   

 Syaikh Ihsan Ilahi Zahir –rahimahullah- dalam 
kitabnya: Tashawwuf Al-Mansya’ Walmashdar (Tasawuf, 

Asal Muasal dan Sumber-Sumbernya) berkata: “Jika kita 
amati ajaran-ajaran tasauf dari generasi pertama hingga 
akhir serta ungkapan-ungkapan yang bersumber dari 
mereka dan yang terdapat dalam kitab-kitab tasauf yang 
dulu hingga kini, maka akan kita dapatkan bahwa 
disana terdapat perbedaan yang sangat jauh antara 
tasauf dengan ajaran-ajaran Al-Quran dan Sunnah, 
begitu juga kita tidak akan mendapatkan landasan dan 
dasarnya dalam sirah Rasulullah serta para shahabatnya 
yang mulia yang merupakan makhluk-makhluk Allah 
pilihan. Bahkan sebaliknya kita dapatkan bahwa tasawuf 
diadopsi dari ajaran kependetaan kristen, kerahiban 
Hindu, ritual Yahudi dan kezuhudan Buda”2).  

Syekh Abdurrahman Al-Wakil –rahimahullah- ber-kata 
dalam mukadimah kitabnya: Mashra’ut Tashaw-wuf 

(keruntuhan tasauf): “Sesungguhnya tasauf rekayasa 
setan yang paling hina dan pedih untuk memperbudak 
hamba Allah dalam rangka memerangi Allah dan Rasul-
Nya, diapun merupakan tameng orang-orang Majusi 
dengan berpura-pura seolah-olah bersumber dari Allah, 
bahkan dia merupakan tameng setiap sufi untuk 
memusuhi agama yang haq ini. Perhatikanlah, akan 
anda dapatkan didalamnya kependetaan Buda, 
Zoroaster, Manuiah dan Disaniah. Andapun akan 
mendapatkan didalamnya Platoisme, Ghanusiah, 

                                              
1. Hal. 17 
1. Hal. 28 



 
 
 

  

 
||� 20 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

didalamnya juga terdapat unsur Yahudi, Kristen dan 
Paganisme (berhalaisme) Jahiliah “ 1)  . 

Dari apa yang diketengahkan oleh para penulis 
muslim masa kini diatas tentang asal usul tasawuf, dan 
masih banyak selain mereka yang tidak dise-butkan 
yang menyatakan hal serupa, maka jelaslah bahwa sufi 
adalah sesuatu yang dimasukkan ke dalam ajaran Islam 
yang dilakukan oleh orang-orang yang menjadi 
pengikutnya dengan cara-cara yang aneh dan jauh dari 
hidayah Islam.  

Mengenai disebutkannya secara khusus  kalangan 
sufi generasi kemudian (muta’akhirin) adalah karena 
pada mereka banyak terdapat penyimpangan-
penyimpangannya. Sedangkan kaum sufi terdahulu, 
mereka relatif lebih moderat, seperti Fudhail bin ‘Iad, Al-
Junaid, Ibrahim bin Adham dan lain lain.  

 
 

                                              
2. Hal. 19 



 
 
 

  

 
||� 21 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

SIKAP KALANGAN TASAWUF 
DALAM IBADAH DAN AGAMA 

 
Orang-orang tasawuf –khususnya generasi terakhir- 

memiliki tata cara ibadah yang berbeda dari pedoman 
para salaf (ulama terdahulu) dan jauh meninggalkan Al-

Quran dan As-Sunnah. Mereka membangun agama dan 
ibadah mereka berdasarkan simbol-simbol dan istilah 
yang mereka buat-buat yang tersimpul dalam keterangan 
berikut : 

 

1. Mereka hanya membatasi pelaksanaan ibadah 
berdasarkan  rasa cinta dan mengabaikan sisi-sisi 
yang lain seperti rasa takut dan harap. 

Sebagaimana yang diucapkan sebagian mereka:  
“Saya tidak beribadah kepada Allah karena mengharap 
surga, bukan juga karena takut neraka”.  

Memang benar bahwa cinta merupakan hal yang  
sangat asasi untuk beribadah, akan tetapi ibadah tidak 
semata-mata berlandaskan cinta sebagaimana yang 
mereka sangka, dia merupakan satu sisi dari sekian 
banyak sisi selainnya, seperti rasa takut (khouf), harap 
(roja), merendah (Dzul), tunduk (Khudhu’), doa dan lain-
lain. Ibadah adalah sebagaimana yang diungkapkan oleh 
syekhul Islam Ibnu Taimiyah : 

 

إِسم جامِع لِما يحِبه االلهُ ويرضاه مِن اْلأَقْـوالِ واْلأَعمـالِ الظَّـاهِرةِ       
  والْباطِنةِ 

“Ungkapan yang meliputi setiap apa yang Allah cintai dan 
ridhoi baik dalam ucapan maupun perbuatan, yang zhahir 
(tampak) maupun yang bathin (tidak tampak)”. 
 

Al Allamah Ibnu Qoyim berkata : 

 
 

  وعِبـادةُ الرحمنِ غَـايةُ حبهِ 



 
 
 

  

 
||� 22 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

  بانِ مـع ذُلِّ عـابِدِهِ هما قُطْ    
 ائِرةِ دـادالْعِب ا فَلَكـهِملَيعو  

  مـا دار حتى  قَامت الْقُطْبانُ     
Menyembah Allah merupakan puncak kecintaannya 
Bersama kerendahan hamba-Nya, keduanya merupa-kan 
dua kutub 
Dan diatas keduanya rotasi ibadah berputar. 
Dia tidak berputar sebelum keduanya tegak.  

 

Karena itu sebagian salaf berkata:  

            وفَه هدحاءِ وجبِالر هدبع نمو ،قدِيزِن وفَه هدحو بااللهَ بِالْح دبع نم
          هدبع نمو ،رِيورح وفَه هدحفِ ووبِالْخ هدبع نمجِئٌ، ورم ببِالْح

دحوم مِنؤم واءِ فَهجالرفِ ووالْخو.  
“Siapa yang beribadah kepada Allah dengan cinta semata 
maka  dia  adalah zindiq1),  dan  siapa  yang  beribadah 
kepada Allah dengan raja’ [harapan] semata maka dia 
adalah murjiah2) dan siapa yang beribadah kepada Allah 
dengan takut semata maka dia adalah haruri 3), dan 

                                              
1. Zindiq: Ungkapan yang umumnya diberikan kepada mereka yang menampakkan keislaman 

dan menyembunyikan kekafirannya atau kepada mereka yang tidak percaya adanya Tuhan 
dan hari kiamat (Mu’jam Alfaaz Al-Aqidah).               (penj.)  

2 . Kelompok yang salah satu keyakinannya adalah bahwa amal perbuatan bukan merupakan 
syarat keimanan. Seseorang tidak dinyatakan hilang keimanannya –yang pernah dia 
ikrarkan-  walau tidak pernah beramal sama sekali                         (penj.) 

3 . Istilah yang diberikan kepada pengikut Khawarij, mereka adalah kelompok yang sangat tekun 

beribadah namun mengkafirkan sesama muslim dengan alasan yang tidak dibenarkan 
syariat. Diantara keyakinan mereka adalah bahwa siapa yang berdosa besar maka dia kafir 
dan kekal didalam neraka. Kata Haruri berasal dari nama tempat dimana pada saat itu 
kelompok ini banyak berkumpul.                 
(penj.) 



 
 
 

  

 
||� 23 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

siapa yang beribadah kepada Allah dengan cinta, harap 
dan takut, maka dia adalah mu’min sejati”  

Dan Allah telah menerangkan bahwa para Nabi dan 
Rasul-Nya berdoa kepada rabb mereka dengan rasa 
takut dan harap dan bahwa mereka mengharap rahmat-
Nya dan takut atas azab-Nya dan bahwa mereka berdoa 
kepadanya dengan harap dan cemas. 

Syaikhul Islam Ibnu Taimiah –rahimahullah- berkata : 

“Karena itu terdapat dalam kalangan (sufi) muta’akhirin 
(yang datang kemudian) yang berlebih-lebihan dalam 
masalah cinta hingga bagai orang yang kemasukan setan 
serta pengakuan-pengakuan yang menafikan ibadah”. 

Beliau juga berkata : “Banyak orang-orang yang 
beribadah dengan pengakuan kecintaannya kepada Allah 
menempuh jalan yang bermacam-macam karena 
kebodohan mereka terhadap agama, baik dalam bentuk 
melampaui batasan-batasan Allah, atau mengabaikan 
hak-hak Allah atau dengan pengakuan-pengakuan bathil 
yang tidak ada hakikatnya”. 1)  

Dia juga berkata: “Dan diantara mereka ada yang 
berlebih-lebihan dalam mendengarkan syair-syair cinta 
dan kerinduan. Memang sesunggunya itulah tujuan 
mereka, oleh karena itu Allah menurunkan ayat tentang 
cinta sebagi ujian bagi kecintaan mereka, sebagaimana 
firmannya : 

 ]31: آل عمرن[  �كُنتم تحِبونَ االلهَ فَاتبِعونِي يحبِبكُم االلهُ قُلْ إِنْ  �
  

 

“Katakanlah, jika kamu (benar-benar) mencintai Allah, 
ikutilah aku, niscaya Allah mengasihimu”.   (Ali Imran: 31) 

Seseorang tidak dikatakan mencintai Allah kecuali 
bila dia mengikuti rasul-Nya dan ta’at kepadanya. Hal 
tersebut tidak akan terwujud kecuali dengan 
merealisasikan ibadah. Masalahnya banyak diantara 

                                              
1. Al-Ubudiah, oleh Syekhul Islam Ibnu Taimiyah, hal. 90, cetakan  Riasah Aammah Lil Ifta’. 



 
 
 

  

 
||� 24 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

mereka yang mengaku cinta akan tetapi keluar dari 
syariat dan sunnah Nabi Muhammad shollallohu ‘alaihi 
wa sallam, kemudian setelah itu berhujjah dengan 

khayalan-khayalan -yang tidak cukup dalam 
pembahasan ini untuk menyebutkannya- hingga salah 
seorang diantara mereka menganggap gugurnya perintah 
atau menghalalkan yang haram baginya”.  

Syaikhul Islam juga berkata: “Banyak diantara 
mereka yang sesat karena mengikuti perkara-perkara 
bid’ah seperti sikap zuhud, atau beribadah yang tidak 
berdasarkan ilmu dan cahaya dari Al-Quran dan As-
Sunnah, sehingga mereka terjerumus sebagaimana 
terjerumusnya orang-orang Nashrani yang mengaku 
cinta kepada Allah tapi menyalahi syariatnya dan 
meninggalkan mujahadah (bersungguh-sungguh) dija-

lannya atau yang semacamnya”.  
Dengan demikian maka jelaslah bahwa hanya 

mengandalkan sisi cinta tidak dinamakan sesuatu itu 
sebagai ibadah, bahkan bisa jadi justru akan membawa 
pelakunya kepada kesesatan dan keluar dari agama.  

 

2. Kalangan sufi pada umumnya tidak menem-puh 
cara keberagamaan yang benar, yaitu beribadah 
dengan tidak merujuk kepada Al-Quran dan As-
Sunnah serta tidak meneladani Rasulullah shollallohu 
‘alaihi wa sallam.  

Mereka justru merujuk kepada selera mereka atau 
apa yang diajarkan guru-guru mereka lewat tarekat-
tarekat, atau zikir dan wirid-wirid yang penuh bid’ah. 
Kadang-kadang mereka berdalil dengan kisah-kisah, 
mimpi-mimpi atau hadits-hadits maudhu’1) untuk 

mendukung pendapat mereka ketimbang berdalil dari Al-
Quran dan As-Sunnah. Itulah landasan yang dibangun 
diatasnya “agama” sufi. 

                                              
1 . Hadits yang dibuat-buat (hadits palsu) 



 
 
 

  

 
||� 25 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

Sebagaimana diketahui bahwa sebuah ibadah tidak 
dikatakan ibadah yang shahih (benar) kecuali jika dia 

dibangun diatas landasan Al Quran dan As Sunnah. 
Syaikhul Islam Ibnu Taimiyah berkata :  

“Mereka –orang-orang Sufi- berpegang teguh dalam 
agama untuk bertaqarrub kepada rabb mereka seba-
gaimana berpegang teguhnya orang-orang nashara 
terhadap ucapan-ucapan mutasyabih (samar) atau 
hikayat-hikayat yang tidak diketahui sejauh mana 
kebenaran yang menceritakannya, seandainyapun benar 
dia bukanlah orang yang ma’shum. Maka jadilah mereka 
pengekor dan guru-guru mereka sebagai peletak syariat 
bagi agama mereka sebagaimana orang-orang Nashrani 
menjadikan pendeta-pendeta mereka sebagai peletak 
syariat bagi agama mereka……” 

Karena sumber tempat mereka merujuk dalam agama 
dan ibadah dengan tidak kepada Al-Quran dan As-
Sunnah, maka akibatnya mereka terpecah belah 
berkelompok-kelompok,  firman Allah ta’ala : 

 

�           نع بِكُم قفَرلَ فَتبوا السبِعتلاَ تو وهبِعقِيماً فَاتتسم اطِيذَا صِرأَنَّ هو
  ]153: الأنعام[           �سبِيلِهِ 

“Dan bahwa (yang Kami perintahkan) ini adalah jalan-Ku 
yang lurus, maka ikutilah dia; janganlah kamu mengikuti 
jalan-jalan yang lain, karena jalan-jalan itu mencerai 
beraikan kamu dari jalan-Nya…”. (Al An’am 153) 
 

Jalan Allah hanya satu, tidak terbagi dan tidak 
terpecah belah, selainnya berarti jalan-jalan yang 
terpecah belah yang akan menceraiberaikan orang yang 
menempuhnya dan menjauhkannya dari jalan yang 
lurus (sirathal mustaqim). Masalah ini berlaku bagi 

kelompok tasawuf, karena setiap firqah (kelompok) 
memiliki caranya sendiri-sendiri, berbeda dari firqoh 
yang lain. Setiap firqah memiliki syekh (guru) yang 



 
 
 

  

 
||� 26 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

mereka namakan syek  tariqah (guru tarekat) yang 
menentukan kepada mereka pedoman yang berbeda dari 
pedoman firqah yang lainnya dan menjauh dari 
siratalmustaqim (jalan yang lurus). Dan syekh ini yang 
mereka sebut syekh tariqah memiliki wewenang mutlak 
untuk menentukan sedang mereka (murid-muridnya) 
hanya menjalankan apa yang dia ucapkan tanpa boleh 
membantahnya sama sekali . Bahkan hingga mereka 
berkata: 

 الْمرِيد مع شيخِهِ يكُونُ كَالْميتِ مع غَاسِلِهِ
“Al-Murid1)  dihadapan syekhnya bagaikan mayat di-
hadapan orang yang memandikannya”. 

 Kadang-kadang sebagian syekh tersebut mengaku 
bahwa apa yang diperintahkan kepada murid-murid dan 
pengikut-pengikutnya dia terima langsung dari Allah.  

 

3. Termasuk ajaran tasawuf adalah berpegang 
teguh pada zikir-zikir atau wirid-wirid yang telah 
ditetapkan guru-guru mereka.  

Mereka menjadikannya sebagai pegangan dan sarana 
beribadah dengan membacanya bahkan bisa jadi mereka 
lebih mengutamakannya daripada membaca Al-Quran. 
Mereka menamakannya sebagai zikrulkhassah (zikir 

untuk orang-orang khusus). Sedangkan zikir yang 
terdapat dalam Al-Quran dan As-Sunnah mereka 
namakan dengan zikirulammah (zikir untuk orang 

awam). Ucapan ــه إلا االله  bagi mereka adalah  لا إلـ

zikirulammah, sedangkan zikir khassah-nya adalah 

kalimat tunggal, yaitu lafaz: االله, dan zikir 

                                              
1. Orang yang mengikuti salah satu syekh dalam sebuah tarekat sufi.   

               (penj.) 



 
 
 

  

 
||� 27 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

khassatulkhassah (yang lebih khusus lagi) adalah : هـو 
(Dia). 

Syaikhul Islam Ibnu Taimiah berkata : “Siapa yang 
menyatakan    bahwa   hal   tersebut,    yaitu   ucapan: 

 sebagai zikirulammah dan zikirulkhassah-nya  لا إلـه إلا االله  

adalah kata tunggal )االله( , dan zikir yang lebih khususnya 

lagi )هو(  yaitu isim dhomir (kata ganti) maka dia sesat dan 

menyesatkan. Jika mereka berdalih dengan firman Allah 
ta’ala : 

  ]91: الأنعام        [         � ثُم ذَرهم فِي خوضِهِم يلْعبونَ قُلِ االلهُ �
“Katakan: “Allah”  (yang menurunkannya), kemudian 
(sesudah kamu menyampaikan Al Quran kepada mereka), 
biarkanlah mereka bermain-main dengan kesesatannya”
              (Al An’am: 91) 

Maka hal itu merupakan kekeliruan mereka yang 
paling nyata, bahkan merupakan upaya mereka yang 
mengubah-ubah kata dari makna yang sebenarnya. 

Karena kata )االله(  disebut dalam ayat tersebut sebagai 

perintah atas pertanyaan dari ayat sebelumnya, yaitu 
firman Allah ta’ala  : 
 

   �من أَنزلَ الْكِتاب الَّذِي جاءَ بِهِ موسى نوراً وهدى لِّلناسِ  �
  ]91: الأنعام[

“Siapakah yang menurunkan kitab Taurat yang dibawa 
oleh Musa sebagai cahaya dan petunjuk bagi manusia”  

hingga firman Allah ta’ala : 

   �قُلِ االلهُ  �
“Katakanlah: Allah” 
maksudnya Allah-lah yang menurunkan Al-Quran yang 
dibawa Musa alaihissalam. 



 
 
 

  

 
||� 28 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

Kata Allah merupakan mubtada’ (yang diterangkan) 
dan khobar-nya (yang menerangkan) adalah kalimat 

pertanyaan tersebut. Sebagai perbandingan misalnya 
jika anda bertanya: Siapa tetanggamu ?, maka dia 
menjawab: Zaid. Sedangkan kata tunggal baik tampak 
ataupun kata gantinya tidaklah dikatakan kalimat 
sempurna, bukan juga susunan yang dipahami (jumlah 
mufidah), tidak juga berkaitan dengan keimanan dan 
kekufuran, atau perintah dan larangan, tidak ada 
seorangpun dari ulama pendahulu yang me-
nyebutkannya, tidak juga diajarkan oleh Rasulullah 
shollallohu ‘alaihi wa sallam, tidak juga memberikan 
ma’rifah (pemahaman) yang bermanfaat dalam hati atau 

keadaan. Dan ketika diberikan gambaran secara mutlak, 
maka dia tidak mengandung hukum nafy (peniadaan) 
dan itsbat (penetapan)1). hingga sebagian mereka yang 

mengamalkan dengan kontinyu zikir dengan kata 

tunggal )االله(  atau dengan: )هو(  terjerumus dalam sebagian 

pemahamam atheis (tidak mengakui adanya Tuhan) atau 
semacam kepercayaan manunggaling (kepercayaan 

bersatunya Allah dengan makhluknya). Sedangkan apa 
yang disinyalir bahwa sebagian syekh berkata : 
“Saya takut mati dalam keadaan antara nafy 

(meniadakan tuhan) dan itsbat (menetapkan Allah)”.  

Sesungguhnya kondisi seperti itu tidak akan ditemui 
oleh yang mengucapkannya. Tidak diragukan bahwa 
dugaan tersebut terdapat kekeliruan, karena jika 
seseorang mati dalam kondisi tersebut (antara 
meniadakan tuhan dan menetapkan tuhan) maka dia 

                                              
1 . Kalimat tauhid jika diucapkan secara lengkap ( لا إلـه إلا االله) mengandung arti yang sangat 

penting; yaitu adanya nafy (meniadakan segala bentuk ketuhanan selain Allah/ لا إلـه) dan 
Itsbat (hanya mengakui Allah sebagai tuhan/إلا االله). Sedangkan jika diucapakan secara 
mutlak begitu saja dengan lafaz  االله maka arti yang sangat penting tersebut akan hilang.

             (penj.) 



 
 
 

  

 
||� 29 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

mati dalam keadaan apa yang dia niatkan atau yang dia 
maksud, karena amal itu tergantung niatnya. Apalagi 
ada riwayat shahih bahwa Rasulullah shollallohu ‘alaihi 
wa sallam memerintahkan untuk mentalqinkan orang 

yang sedang sekarat dengan ucapan :  لا إلـه إلا االله, seraya 

bersabda : 

   »من كَانَ آخِر كَلاَمِهِ لاَ إِلَه إِلاَّ االلهُ دخلَ الْجنةَ  «
“Siapa yang akhir ucapannya  Laa Ilaaha Illallah, dia 
masuk syurga” 

Seandainya apa yang dia sebutkan terlarang, niscaya 
orang yang sedang sekarat tidak di-talqinkan dengan 

kalimat yang dikhawatirkan dia meninggal dalam 
keadaan tidak terpuji. Karena itu zikir dengan kata 

tunggal )االله(  atau kata ganti )هو(  merupakan sesuatu yang 

jauh meninggalkan sunnah dan termasuk kepada bid’ah 
serta lebih dekat kepada penyesatan setan. Karena siapa 
yang mengatakan : 

 وا هي وا هي atau وه وه 

 atau yang semacamnya, maka tempat kembali dari 
kata ganti tesebut tidak lain kecuali apa yang 
digambarkan hatinya, sedangkan hati bisa jadi 
mendapat petunjuk atau sesat. Pengarang kitab      “Al-
Fushush” telah menyusun suatu kitab yang diberi nama 

"الهُو" :  (Sang Dia).  

Sebagian mereka menyangka bahwa maksud firman 
Allah ta’ala : 

  ]7: آل عمران [        � االلهُ وما يعلَم تأْوِيلَه إِلاَّ �
“Padahal tidak ada yang mengetahui ta’wilnya melainkan 
Allah”.                            (Ali Imran: 7) 



 
 
 

  

 
||� 30 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

adalah: tidak ada yang mengetahui tafsir dari nama ini 
yang ternyata dia selain Dia.  

Kaum muslimin bahkan para pemikir sepakat bahwa 
hal tersebut merupakan kebatilan yang nyata. Bisa jadi 
ada sebagian yang memiliki pemahaman yang sama. 
Saya katakan kepada sebagian yang mengatakan hal 
seperti itu bahwa seandainya itu yang anda katakan 

maka  niscaya ayatnya berbunyi:         مـا يعلـم تأويـل هـو    و  

dengan terpisah 1), maksudnya kata ) هـو(  ditulis terpisah 

dari kata )تأويل(  .. 

4. Sikap berlebih-lebihan kalangan tasawuf 
terhadap -siapa yang mereka katakan- para wali dan 
syekh yang bertentangan dengan aqidah Ahlus-

sunnah waljamaah.  
Aqidah Ahlussunnah Waljamaah adalah aqidah yang 

membela wali-wali Allah dan memerangi musuh-
musuhnya. Allah ta’ala berfirman: 

 

إِنما ولِيكُم االلهُ ورسولُه والَّذِين آمنوا الَّذِين يقِيمونَ الصلَـوةَ  �
  ]55: المائدة    [              � كِعونَويؤتونَ الزكَـوةَ وهم را

“Sesungguhnya penolong kamu hanyalah Allah, Rasul-
Nya dan orang-orang beriman, yang mendirikan shalat 
dan menunaikan zakat, seraya mereka tunduk (kepada 
Allah)”.              (Al Ma’idah: 55) 

�  نا الَّذِيُّـه    � آمنوا لاَ تتخِذُوا عدوي وعدوكُم أَولِيـاءَيـأَي
  ]1: الممتحنة [

                                              
1 . Risalah Al-Ubudiah, hal 117-118, cet. Al-Ifta’ 

  ا

  ا



 
 
 

  

 
||� 31 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

“Hai orang-orang yang beriman, janganlah kamu 
mengambil musuh-Ku dan musuhmu menjadi teman-
teman setia”.           (Al Mutahanah: 1) 

Wali-wali Allah adalah orang-orang beriman yang 
bertaqwa, yaitu mereka yang menegakkan shalat, 
menunaikan zakat dan mereka tunduk kepada-Nya. 
Kita wajib mencintai mereka, mengikuti jejak langkah 
mereka dan menghormati mereka. Kewalian bukan 
merupakan jatah bagi orang-orang tertentu, setiap 
mu’min yang bertaqwa adalah wali Allah ta’ala, tetapi dia 
bukan orang yang ma’shum (terjaga) dari kesalahan. 

Inilah makna kewalian dan kewajiban mereka menurut 
pendapat Ahlussunnah Waljamaah.  

Sedangkan kalangan tasawuf memiliki pengertian dan 
ciri-ciri sendiri mengenai wali, mereka menentu-kan 
status kewalian kepada orang-orang tertentu tanpa 
landasan syari’at atas kewalian mereka, bahkan bisa jadi 
mereka memberikan status wali kepada orang yang tidak 
diketahui keimanannya dan ketaqwaannya, atau justru 
dia dikenal sebagai wali dengan nilai-nilai yang 
bertentangan dengan nilai kewalian yang dimaksud 
dalam ajaran Islam, seperti sihir, tipu muslihat dan 
menghalalkan yang haram. Bahkan mereka kalangan 
tasauf lebih mengutamakan untuk memohon kepada 
para wali tersebut daripada kepada para nabi 
sebagaimana ucapan salah seorang diantara mereka: 

 

لِينَ الْوودلِ ووسالر قيخٍ فُوزرةِ فِي بوبالن قَامم  
“Kedudukan kenabian dalam barzakh sedikit lebih tinggi 
dari kedudukan rasul dan lebih rendah dari wali“ 
 

Mereka juga berkata: 
“Sesungguhnya para wali mengambil dari tempat 

malaikat mengambil sesuatu dari sumber itu yang 
kemudian dia wahyukan kepada para rasul”. 



 
 
 

  

 
||� 32 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

Mereka (kalangan sufi) juga mengaku bahwa para wali 
tersebut ma’shum.  

Syaikhul Islam Ibnu Taimiah rahimahullah berkata: 

“Banyak manusia yang keliru dalam masalah ini 
sehingga dia mengira bahwa seseorang adalah wali Allah, 
dia juga mengira bahwa wali Allah adalah setiap orang 
yang perkataannya dan perbuatannya diterima dan 
dipegang meskipun bertentangan dengan Al-Quran dan 
As-Sunnah, lalu mereka setuju dengan orang tersebut 
dan menentang apa yang Allah ajarkan lewat Rasulullah 
shollallohu ‘alaihi wa sallam yang telah Allah wajibkan 

kepada seluruh hamba-Nya untuk membenarkan apa 
yang diberitakan dan mentaati apa yang diperintahkan. 
mereka (kalangan tasauf) menyerupai orang-orang 
Nashrani yang Allah katakan tentang mereka : 

 

�  ميرم ناب حسِيالْمنِ االلهِ وود اباً مِنبأَر مهانبهرو مهاربذُوا أَحخات
وما أُمِروا إِلاَّ لِيعبدوا إِلَـهاً واحِداً، لاَ إِلَـه إِلاَّ هو سبحانه عما 

  ]31: التوبة    [            � يشرِكُونَ
“Mereka menjadikan ulama, dan rahib-rahib mereka 
sebagai tuhan selain Allah, dan (juga mereka memper-
tuhankan) Al-Masih putera Maryam, padahal mereka 
hanya disuruh menyembah Tuhan Yang Maha Esa; tidak 
ada Tuhan (yang berhak disembah) selain Dia. Maha suci 
Allah dari apa yang mereka persekutukan”. 

              (At Taubah: 31) 
Di dalam Al-Musnad dan dishahihkan oleh Turmuzi 

dari ‘Adi bin Hatim tentang tafsir ayat diatas ketika Nabi 
menyatakan hal itu (orang-orang Kristen yang 
menyembah pendeta-pendeta mereka), maka dia (‘Adi bin 
Hatim) berkata: Sungguh mereka tidak menyembah 

pendeta-pendetanya, maka Rasulullah shollallohu 
‘alaihi wa sallam bersabda : “Bukankah mereka 

  ا

  ا



 
 
 

  

 
||� 33 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

(pendeta-pendeta itu)  menghalalkan untuk mereka apa 
yang diharamkan serta mengharamkan untuk mereka apa 
yang dihalalkan kemudian mereka menta’atinya?, itulah 
bentuk ibadah mereka kepada pendeta-pendetanya”.  

Sikap orang-orang Nashrani ini banyak anda 
dapatkan pada kebanyakan dari mereka (orang-orang 
tasawuf): Misalnya adanya keyakinan bahwa seseorang 
yang menjadi wali Allah, dia dapat mengetahui berbagai 
perkara atau kejadian yang terjadi diluar adat kebiasaan, 
misalnya dengan menunjuk kepada seseorang, maka dia 
langsung mati, atau terbang di udara ke Mekkah, atau 
berjalan diatas air, atau memenuhi ketel dari udara, atau 
ada sebagian orang yang meminta pertolongan 
dengannya saat dia tidak ada atau setelah kematiannya 
kemudian disaksikan-nya bahwa orang itu 
mendatanginya dan memenuhi permintaannya, atau 
memberitahu manusia tentang barang yang kecurian, 
barang yang hilang, penyakit atau yang semacamnya. 
Semua hal tersebut bukan menunjukkan bahwa 
pelakunya adalah wali Allah.  

Bahkan para ulama  sepakat bahwa seseorang yang 
mampu terbang di udara atau jalan di atas air maka 
hendaklah kita tidak cepat terpesona sebelum 
melihat bagaimana dia mengikuti ajaran Rasulullah 
shollallohu ‘alaihi wa sallam terhadap apa yang 

diperintahkan dan yang dilarang.  
Karomah para wali Allah lebih agung dari semua 

perkara-perkara aneh tersebut. Kejadian-kejadian yang 
terjadi di luar adat kebiasaan manusia, pelakunya bisa 
jadi wali Allah dan bisa jadi musuh Allah, karena hal 
tersebut banyak terjadi pada orang-orang kafir dan 
orang-orang musyrik, ahli kitab dan orang-orang 
munafik, dapat juga terjadi pada ahli bid’ah atau 
mungkin bersumber dari syetan. Karena itu seseorang 
tidak boleh menyangka bahwa siapa yang memiliki 
perkara  aneh luar biasa maka dia adalah wali Allah. 



 
 
 

  

 
||� 34 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

Akan tetapi wali Allah dapat dinilai dengan sifat-sifat, 
amal perbuatan dan tingkah laku mereka yang 
ditunjukkan oleh Al-Quran As-Sunnah. Mereka dapat 
juga diketahui berdasarkan cahaya Al Quran, hakekat 
keimanan yang tersembunyi dan syari’at Islam yang 
tampak. 

Semua kejadian diatas (kejadian di luar adat 
kebiasaan manusia) dan yang semacamnya bisa saja 
terjadi pada seseorang yang tidak pernah berwudhu, 
tidak shalat fardhu, berkubang dengan najis dan bergaul 
dengan anjing, yang bersemedi di wc-wc, tempat-tempat 
kotor, kuburan dan tempat-tempat sampah. Baunya 
busuk, tidak bersuci dengan cara yang syar’i serta tidak 
bersih-bersih.  

Jika seseorang dikenal berkubang dengan najis dan 
hal yang menjijikkan yang disukai setan, atau dia 
bertapa di kamar mandi dan tempat-tempat kotor yang 
didiami setan, atau dia memakan ular dan kala-jengking, 
kumbang, serta kuping anjing yang merupa-kan 
binatang-binatang yang menjijikkan atau minum air 
kencing, najis dan semacamnya yang disukai setan, atau 
dia berdoa kepada selain Allah, meminta tolong kepada 
makhluk, memohon kepadanya dan sujud di depan 
syekhnya serta tidak memurnikan agama untuk Tuhan 
semesta alam, atau bergaul dengan anjing atau api atau 
bertapa di kuburan apalagi ternyata kuburannya adalah 
kuburan orang kafir dari kalangan Yahudi dan Nashrani 
serta orang-orang musyrik, atau benci untuk 
mendengarkan Al Quran atau menghindar darinya, 
bahkan dia lebih mengutamakan untuk mendengar 
nyanyian-nyanyian atau sya’ir-sya’ir atau mendengarkan 
seruling-seruling setan daripada mendengarkan 



 
 
 

  

 
||� 35 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

kalamullah. Maka semua itu merupakan tanda-tanda 
dari wali-wali setan. 1)  

Kalangan tasawuf tidak hanya sampai sebatas itu 
yaitu dengan memberi gelar kewalian kepada orang 
semacam mereka, bahkan berlebih-lebihan terhadap 
mereka dengan memberikan beberapa sifat-sifat 
ketuhanan kepada mereka, yaitu dengan mengatakan  
bahwa mereka berperan atas apa yang terjadi di alam 
raya ini, mengetahui yang ghaib, dapat memenuhi setiap 
permohonan yang tidak mampu merealisasi-kannya 
kecuali Allah, nama-nama mereka disebut-sebut saat 
ada bencana padahal mereka telah mati atau tidak ada 
ditempat tersebut, mereka diminta untuk memenuhi 
kebutuhan dan menolak kesulitan, memberikan gelar 
kesucian dalam kehidupan mereka, kemudian 
menyembahnya setelah mereka wafat, membangun 
diatas kuburnya bangunan-bangunan dan mengambil 
barokah dengan tanah mereka dan thawaf di atas kubur 
mereka, dan bertaqarrub kepada mereka dengan 
berbagai macam nazar, menyebut-nyebut nama mereka 
dalam memohon kebutuhan-kebutuhan mereka . Inilah 
semua manhaj orang-orang tasawuf dalam masalah 
perwalian ataupun para wali.  

 

5. Termasuk bagian dari ‘agama tasawuf yang 
bathil adalah taqarrub-nya mereka kepada Allah 
dengan nyanyian dan tarian, memukul rebana dan 
bertepuk tangan. Mereka katakan bahwa semua itu 
adalah ibadah kepada Allah.  

Dr. Sobir Tu’aimah berkata dalam kitabnya: As-Sufiah 
Mu’taqadan wa Maslakan (Tasawuf, keyakinan dan jalan 
hidupnya): “Tarian sufi telah menjadi ciri khas pada 
sebagian besar tarekat-tarekat tasawuf dalam berbagai 
kesempatan peringatan kelahiran tokoh-tokoh mereka, 

                                              
1. Majmu’ Fatawa, 11/210-216 



 
 
 

  

 
||� 36 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

yaitu dengan berkumpulnya para pengikut tarekat 
tersebut untuk mendengarkan alunan suara musik yang 
keluar dari sekitar dua ratus orang pemusik, baik laki 
maupun wanita, sementara para pembesar duduk-duduk 
sambil menghisap berbagai macam rokok dan para 
pemimpin mereka serta para pengikutnya melakukan 
bacaan atas sebagian khurofat yang berkaitan orang-
orang mati dikalangan mereka. Setelah berbagai 
penelitian, kami sampai pada kesimpulan bahwa 
penggunaan musik di kalangan tarekat tasawuf masa 
kini merujuk kepada apa yang disebut sebagai 
“Nyanyian kristiani hari Minggu“” 

Syaikhul Islam Ibnu Taimiah menjelaskan tentang 
awal mula timbulnya tasawuf serta sikap para ulama 
tentang hal tersebut dan apa saja yang mereka perbuat.  

“Ketahuilah bahwa hal tersebut bukan muncul pada 
kurun tiga abad pertama yang terkenal utama, tidak di 
Hijaz1) tidak juga di Syam2), tidak di Yaman tidak juga di 
Mesir,  tidak di Maroko tidak juga di Irak, tidak juga di 
Khurasan. Di negri-negri tersebut tidak ada –pada waktu 
itu- orang alim, shaleh,  zuhud dan ahli ibadah yang 
berkumpul untuk mendengarkan tepuk tangan dan 
suara bersiul, dengan rebana atau dengan telapak 
tangan, tidak juga dengan potongan kayu. Akan tetapi 
semua itu terjadi di akhir abad ke tiga. Dan ketika para 
imam melihatnya, merekapun mengingkarinya. Imam 
Syafi’i rahimahullah berkata:   “Ketika saya 
meninggalkan Baghdad ada sesuatu yang dibuat-buat 
oleh orang-orang zindiq yang mereka namakan Taghbir 
(nyanyian sufi) yang menghalangi orang dari Al Quran”. 
Yazid bin Harun berkata : “Tidak ada yang melakukan 

                                              
1 .  Mekkah dan sekitarnya. 
2 . Sekarang ini menjadi negara Palestina, Yordania, Lebanon dan Syiria.  

             (penj.) 



 
 
 

  

 
||� 37 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

nyanyian sufi kecuali orang yang fasiq, entah kapan hal 
itu berawal ?”. 

Imam Ahmad ditanya tentang hal tersebut, maka dia 
menjawab: Saya tidak menyukainya, itu adalah perkara 
yang diada-adakan. Ada yang berkata: Apakah kita boleh 
duduk bersama mereka, beliau menjawab: Jangan. 
Begitu juga semua imam agama membencinya, para 
pembesar masyaikh tidak menghadirinya, Ibrahim bin 
Adham tidak menghadirinya tidak juga Fudhail bin 
Iyadh, tidak juga Ma’ruf Al Karkhi, tidak Abu Sulaiman 
Ad-Daariny, tidak juga Ahmad bin Abilhawary, Sirry 
Saqty dan yang semacam mereka.  

Sedangkan sejumlah ulama terhormat yang sempat 
menghadiri acara-acara mereka, pada akhirnya 
meninggalkannya, tokoh-tokoh ulama mencela pelaku-
pelakunya sebagaimana yang dilakukan oleh Abdul 
Qadir dan Syekh Abul Bayan dan lain-lainnya. 
Sedangkan Imam Syafi’i yang menyatakan bahwa hal 
tersebut bersumber dari orang-orang zindiq, beliau 
adalah seorang imam dan ahli dalam Ushululislam 

(kaidah dasar-dasar Islam). Disamping karena hal 
tersebut tidak didengar kecuali oleh mereka yang 
dituduh zindiq seperti Ibnu Ruwandi, Al-Farabi dan Ibnu 
Sina serta yang semacam mereka. Sedangkan orang-
orang yang hanif pengikut Ibrahim –alaihis-salam- yang 

Allah jadikan dia sebagai imam dan penganut agama 
Islam yang tidak menerima dari seorangpun agama 
selainnya dan mengikuti syariat Rasul terakhir Nabi 
Muhammad saw, maka tidak ada pada mereka orang 
yang menyukainya dan menye-rukan kepada perbuatan 
semacam itu. Mereka (yang dimaksud orang Islam) 
adalah pengikut Al Quran, keimanan dan petunjuk dan 
kebahagiaan, cahaya dan kemenangan, ahli ma’rifah, 
ilmu dan keyakinan serta keikhlasan kepada Allah, 
mencintai-Nya, tawakkal kepada-Nya, takut dan kembali 
kepada-Nya. 



 
 
 

  

 
||� 38 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

Sedangkan bagi mereka yang memiliki pengetahuan 
tentang hakekat agama ini, keadaan hati, ma’rifahnya, 
seleranya serta perasaannya segera mengetahui bahwa 
mendengarkan orang yang bersiul dan bertepuk tangan 
tidaklah mendatangkan manfaat bagi hati dan 
kemaslahatan, tetapi justru mengandung kemudha-
ratan dan bahaya yang lebih parah, hal tersebut bagi ruh 
seperti khamar bagi jasad, karena mengakibatkan 
pelakunya mabuk melebihi mabuknya seseorang dari 
khamar sehingga mereka merasakan kelezaran tanpa 
dapat membedakan, sebagaiman yang dirasakan orang 
yang mabuk karena minum khamar, bahkan dapat 
terjadi lebih banyak dan lebih besar dari peminum 
khamar, mencegah mereka dari zikir kepada Allah dan 
dari shalat melebihi apa yang dapat mencegah mereka 
karena minum khamar. Mendatangkan kepada mereka 
pertikaian dan permusuhan lebih besar dari apa yang 
didapatkan dari khamar”. 

Dia juga berkata: “Adapun tarian, tidak diperintahkan 
oleh Allah, begitu juga Rasul-Nya, tidak juga salah 
seorang  imam, akan tetapi Allah berfirman dalam kitab-
Nya: 

 �تِكوص مِن ضاغْضو يِكشفِي م اقْصِد19: لقمان[            � و[  
“Dan sederhanalah kamu dalam berjalan dan 
lunakkanlah suaramu”.                                   (Luqman: 19) 

 

  ]63: الفرقان[ � وعِباد الرحمـنِ الَّذِين يمشونَ علَى اْلأَرضِ هوناً �
“Dan hamba-hamba Tuhan Yang Maha Penyayang itu 
(ialah) orang-orang yang berjalan diatas bumi dengan 
rendah hati”.                 (Al-Furqan: 63) 
maksudnya dengan tenang dan penuh wibawa, 
sedangkan ibadahnya orang beriman adalah ruku’ dan 
sujud”.  



 
 
 

  

 
||� 39 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

Bahkan rebana dan tarian tidak diperintahkan Allah 
dan Rasul-Nya, tidak pula oleh seseorang dari kalangan 
salaf umat ini. Adapun perkataan orang-orang bahwa hal 
tersebut adalah jaring yang digunakan untuk 
“menjaring” orang-orang awam adalah benar adanya, 
karena kebanyakan mereka menjadikan jaring tersebut 
untuk mendapatkan makanan atau roti diatas makanan. 
Allah ta’ala berfirman: 

يا أَيها الَّذِين آمنوا إِنَّ كَثِيراً مِن اْلأَحبارِ والرهبانِ لَيأْكُلُونَ أَموالَ  �
  ]34: التوبة      [           � الناسِ باِلْباطِلِ ويصدونَ عن سبِيلِ االلهِ

“Hai orang-orang yang beriman, sesungguhnya seba-gian 
besar dari orang-orang alim Yahudi dan rahib-rahib 
Nasrani benar-benar memakan harta orang dengan jalan 
yang bathil dan mereka menghalang-halangi (manusia) 
dari jalan Allah”.            (At-Taubah: 34) 

Yang melakukan hal tersebut adalah tokoh-tokoh 
kesesatan yang dikatakan kepada pemimpin-pemimpin 
mereka: 

 ربنا آتِهِم ●وقَالُوا ربنا إِنا أَطَعنا سادتنا وكُبراءَنا فَأَضلُّونا السبِيلاَ  �
  ]6-67: الأحزاب [     � ضِعفَينِ مِن الْعذَابِ والْعنهم لَعناً كَبِيراً

“Dan mereka berkata: “ Ya Tuhan kami, sesungguhnya 
kami telah menta’ati pemimpin-pemimpin dan pembesar-
pembesar kami, lalu mereka menyesatkan kami dari jalan 
(yang benar). Ya Tuhan kami, timpakanlah kepada 
mereka azab dua kali lipat dan kutuklah mereka dengan 
kutukan yang besar”. 

 (Al Ahzab 67-68) 
Sedangkan jala yang dimaksud untuk menjaring 

massa,  sesungguhnya adalah jala  yang robek dimana 
buruannya keluar lagi jika telah masuk ke dalamnya, 
karena yang masuk untuk mendengar suara-suara 
bid’ah dalam tarekat sedang dia tidak memiliki landasan 



 
 
 

  

 
||� 40 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

syari’at Allah dan Rasul-Nya, akan terwarisi dalam 
dirinya kondisi yang parah….1). 

Kalangan tasawuf yang mendekatkan diri kepada 
Allah dengan nyanyian dan tarian, tepat bagi mereka 
firman Allah ta’ala : 

  ]51: الأعراف[             � الَّذِين اتخذُوا دِينهم لَهواً ولَعِباً �
“(Yaitu) orang-orang yang menjadikan agama mereka 
sebagai main-main dan senda gurau”            (Al-A’raf: 51) 

 

6. Termasuk dari kebathilan ajaran tasawuf adalah 
apa yang mereka katakan bahwa ada derajat dimana 
orang yang memilikinya dapat keluar dari beban 
syariat seiring meningkatnya derajat tasawuf orang 
tersebut.  

Mulanya tasawuf bermakna -sebagaimana yang 
disebutkan oleh Ibnu Jauzi: Olah jiwa-: “membentuk 
watak dengan mengusir prilaku buruk dan 
mengarahkannya kepada akhlak mulia, berupa zuhud, 
santun, sabar, ikhlas dan jujur”.  

Inilah yang dipahami oleh generasi pertama dari 
kalangan tasawuf, kemudian Iblis mengecoh mereka 
dalam beberapa hal, kemudian menyesatkan orang-
orang sesudah mereka dan pengikut mereka. Maka 
setelah berlalu satu abad, keinginan Iblis untuk 
menyesatkan semakin menjadi-jadi hingga berhasil 
menyesatkan generasi belakangan. Prinsip dari 
penyesatan Iblis adalah mencegah mereka dari ilmu dan 
menggiring mereka kepada pemahaman bahwa yang 
paling penting adalah amal2), maka ketika pelita ilmu 
padam dari mereka, mereka berjalan terhuyung-huyung 
dalam kegelapan, diantara mereka ada yang mengatakan 

                                              
1. Majmu’ Fatawa (11/569-574) 
2 . Walau tanpa dilandasi pemahaman yang benar tentang amal tersebut berdasarkan Al-Quran 

dan As-Sunnah            (Penj.) 



 
 
 

  

 
||� 41 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

bahwa tujuan sebenarnya adalah meninggalkan dunia 
secara keseluruhan, mereka menolak merawat tubuh 
mereka dan menyerupakan harta dengan kalajengking, 
mereka lupa bahwa harta diciptakan untuk maslahat, 
mereka berlebih-lebihan membebani jiwa hingga ada 
diantara mereka yang hampir-hampir tidak pernah 
berbaring. Mereka sebenarnya punya tujuan yang baik, 
akan tetapi cara mereka tidak tepat. Diantara mereka 
yang karena sedikit ilmunya beramal berdasarkan 
hadits-hadits palsu (maudhu) sedang dirinya tidak 

mengetahuinya, kemudian datang setelah itu orang-
orang berbicara kepada mereka tentang lapar, kefakiran, 
was-was (keraguan) dan lintasan-lintasan pemikiran lalu 
mereka mengarang buku tentang hal tersebut; seperti 
Harits Al-Muhasibi, kemudian datang yang lain lagi lalu 
menyusun mazhab sufi  dan memberinya kekhu-susan 
dengan sifat-sifat tertentu; penampilan lusuh, nyanyian 
sentimentil, tarian dan tepuk tangan. Kemudian 
perkaranya terus berkembang, para guru tarekat 
tersebut meletakkan beberapa perkara dan berbicara 
tentang kondisi-kondisi mereka, dan mereka jauh dari 
ulama, mereka melihat bahwa pada guru mereka 
terdapat kelebihan sehingga mereka menyebutnya 
dengan ilmu batin sementara ilmu syariat mereka 
anggap sebagai ilmu zahir. Diantara mereka ada yang 
karena rasa lapar melahirkan khayalan-khayalan yang 
rusak sehingga mereka mengaku tengah bermesraan 
dengan Al-Haq dan terbuai dengan-Nya. Seakan-akan 
mereka sedang menghayal seorang yang dengan paras 
menawan yang membuat mereka jatuh hati. 

Mereka berada dalam kekufuran dan bid’ah, 
kemudian dari berbagai kaum yang ada mereka 
terpecah-pecah dalam berbagai macam tarekat, maka 
rusaklah aqidah mereka. Diantara mereka ada yang 
menyatakan ajaran Al-Hulul (peleburan antara dirinya 
dengan tuhan), ada juga yang mengatakan Al-Ittihad 



 
 
 

  

 
||� 42 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

(Tuhan berada dalam dirinya), dan Iblis terus 
menjerumuskan mereka dengan berbagai macam bid’ah 
hingga mereka menjadikan untuk diri mereka ajaran-
ajaran tertentu. 

Syaikhul Islam Ibnu Taimiah berkata tentang kaum 
yang terus menerus melakukan olah jiwa kemudian 
mereka menyatakan bahwa diri mereka telah sampai 
pada tingkatan hakekat. Lalu mereka berkata: “kami 
sekarang tidak peduli lagi dengan apa yang kami 
ketahui, sesungguhnya perintah dan larangan adalah 
aturan untuk orang awam, seandainya mereka telah 
sampai pada hakekat maka gugurlah segala kewajiban 
pada mereka, dan kandungan kenabian itu adalah untuk 
mendatangkan hikmah dan maslahat, tujuan-nya adalah 
untuk mengikat orang orang awam, dan kami bukan lagi 
termasuk orang awam, kami telah masuk pada wilayah 
disingkirkannya setiap beban, karena kami telah sampai 
pada hakekat dan telah mengetahui hikmah”.  

Maka Syaikhul Islam menjawab: “Tidak diragukan 
bagi kalangan berilmu dan beriman bahwa ucapan 
seperti itu adalah ucapan yang sangat sarata dengan 
kekufuran, dia lebih buruk dari ucapan orang Yahudi 
dan Nashrani. Karena orang Yahudi dan orang Nashrani 
mengimani sebagian isi Al Kitab dan ingkar kepada 
sebagian lainnya. Mereka (Yahudi dan Nash-rani) 
memang benar-benar orang kafir, tapi mereka tetap 
mengakui bahwa Allah memiliki perintah dan larangan, 
janji dan ancaman dan semua itu mengenai diri mereka 
juga hingga mati, hal ini jika mereka tetap berpegang 
teguh terhadap Agama Yahudi dan Nashrani yang sudah 
diubah dan dihapus, adapun orang-orang munafik di 
kalangan mereka sebagaimana pada umumnya, terjadi 
pada filosuf mereka,  mereka lebih buruk dari kalangan 
munafik umat ini (umat Islam), karena mereka 
menampakkan kekufuran dan menyembunyikan 
kemunafikan, maka mereka lebih buruk dari yang orang 



 
 
 

  

 
||� 43 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

menampakkan keimanan dan menyembunyikan 
kemunafikan”.  

Maksudnya adalah bahwa orang-orang yang tetap 
berpegang teguh dengan sejumlah keyakinan yang telah 
dihapus dan kandungannya telah mengalami perubahan 
itu lebih baik dari mereka yang mengaku telah gugurnya 
perintah dan larangan dalam diri mereka secara 
keseluruhan, karena dengan demikian mereka keluar 
dari semua kitab-kitab suci, syariat-syariat dan ajaran-
ajaran dan sama sekali tidak ada hubungannya dengan 
Allah baik perintah maupun larangan. Bahkan mereka 
lebih buruk dari orang-orang musyrik yang masih 
memegang teguh dengan sisa-sisa ajaran Nabi Ibrahim 
alaihissalam, karena pada diri mereka ada sedikit 
kebenaran yang mereka pegang teguh, meskipun dengan 
demikian mereka tetap orang-orang musyrik. Sedang 
mereka, orang-orang yang mengaku tersebut tidak ada 
keterikatan sama sekali dari kebenaran karena mereka 
mengaku bahwa semua itu sia-sia, tidak ada lagi 
perintah dan larangan buat mereka. Diantara mereka 
ada yang berhujjah dengan firman Allah ta’ala : 

� نقِيالْي كأْتِيى يتح كبر دباع99: الحجر[               � و[   
“Dan sembahlah tuhanmu sampai datang kepadamu yang 
diyakini (ajal)”.                 (Al-Hijr: 99) 

Mereka mengatakan bahwa artinya adalah : “Sem-
bahlah Tuhanmu hingga kamu meraih ilmu dan 
ma’rifah, jika kamu mendapatkan hal tersebut maka 
gugurlah kewajiban ibadah darimu”. Sebagian lain 
mungkin ada yang berkata: “Beramallah hingga engkau 
mencapai derajat tertentu, jika telah sampai derajat 
tasawuf, maka gugurlah ibadah darimu”. Dan mereka 
adalah orang-orang yang apabila telah tercapai 
maksudnya berupa ma’rifah dan kondisi tertentu, maka 
baginya diperbolehkan untuk meninggalkan kewajiban-
kewajiban dan melaksanakan yang diharamkan.  Ini 



 
 
 

  

 
||� 44 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

adalah kekufuran sebagaimana yang telah lalu. Dalil 
mereka atas firman Allah ta’ala : 

� نقِيالْي كأْتِيى يتح كبر دباع99: الحجر [              � و[   
“Dan sembahlah tuhanmu sampai datang kepadamu yang 
diyakini (ajal))”.                 (Al-Hijr: 99) 
sebenarnya itu adalah dalil yang memberatkan mereka 
bukan yang membela mereka. Hasan Basri berkata: 
“Sesungguhnya Allah tidak membatasi kapan seseorang 
boleh meninggalkan amal shaleh kecuali setelah datang 

kematiannya”, kemudian beliau membaca ayat :  واعبد ربك
 dalam ayat الـيقين  karena yang dimaksud ,حـتى يأتيـك الـيقين   

tersebut adalah kematian dan sesudahnya berdasarkan 
kesepakatan ulama.  Hal tersebut seperti firman Allah 
ta’ala: 

 

�  قَرفِي س لَكَكُما سمو● نلِّيصالْم مِن كن قَالُوا لَم ●و  كن لَم
 نكِيالْمِس طْعِمن● نائِضِيالْخ عم ضوخا نكُنمِ  ● ووبِي كَذِّبا نكُنو

  ]47- 42: المدثر[             �  حتى أَتانا الْيقِين●الدينِ 
“Apakah yang memasukkan kamu kedalam Saqar 
(neraka) ?”. Mereka menjawab: “ Kami dahulu termasuk 
orang-orang yang tidak mengerjakan shalat. Dan kami 
tidak (pula) memberi makan orang miskin. Dan adalah 
kami membicarakan yang bathil, bersama dengan orang-
orang yang membicarakannya. Dan adalah kami 
mendustakan hari pembalasan. Hingga datang kepada 
kami kematian”.                  (Al-Mudatsir: 42-47) 

Hal ini mereka katakan saat mereka berada dalam 
neraka jahannam, mereka katakan bahwa dosa yang 
mereka perbuat adalah meninggalkan shalat dan zakat 
serta mendustakan hari kiamat, membicarakan yang 
bathil kepada orang-orang yang bathil, hingga datang 



 
 
 

  

 
||� 45 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

kepada mereka kematian ) الـيقين( . Sebagaiman diketahui 

bahwa saat mereka berkata demikian, mereka bukanlah 
orang-orang beriman dengan semua itu di dunia ini dan 
bukan pula orang-orang yang Allah katakan tentang 
mereka:  

  ]4: البقرة[            � وبِالآخِرةِ هم يوقِنونَ �
“Serta mereka yakin akan adanya (kehidupan) akhirat“  

(Al-Baqarah: 4) 
Jadi yang dimaksud dengan ayat: Hattaa ya’tiyakal 

yakin, adalah hingga datang kepada mereka apa yang 
dijanjikan, yaitu Al-yaqin (kematian). 

Ayat tersebut menunjukkan atas wajibnya ibadah bagi 
seorang hamba sejak dia menginjak usia baligh dan 
berakal hingga kematiannya. Dan tidak ada kondisi 
sebelum kematian dimana beban kewajiban menjadi 
gugur sebagaimana yang dikatakan oleh orang-orang 
tasawuf. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 

  

 
||� 46 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

PENUTUP 
 

Itulah “agama” tasawuf yang dulu maupun sekarang, 
dan itulah sikap mereka dalam ibadah, kami berbicara 
tentang mereka semata-mata bersumber dari buku-buku 
mereka kecuali sedikit saja (yang berasal dari buku 
diluar mereka) serta buku-buku yang mengkritik mereka 
dan apa yang menunjukkan aktivitas-aktivitas mereka 
pada masa kini. Itupun yang saya bahas dari satu sisi 
saja dari sekian banyak pembahasan pada mereka, yaitu 
dari sisi ibadah dan sikap mereka tentang hal tersebut. 
Dan masih banyak sisi-sisi lain yang butuh 
pembahasan-pembahasan, seperti sikap mereka tentang 
tauhid, kerasulan, tentang syariat, taqdir dan yang 
lainnya.  

Kita mohon kepada Allah ta’ala agar memper-lihatkan 
kepada kita bahwa yang haq itu adalah haq dan 
memberikan kekuatan kepada kita untuk mengikutinya 
dan memperlihatkan kepada kita bahwa yang bathil itu 
adalah bathil dan memberikan kekuatan kepada kita 
untuk menjauhinya dan agar Dia tidak menggoyahkan 
hati-hati kita setelah kita diberi petunjuk oleh-Nya.  
 

 و	���א��و���������������
��و�
��و	����و���

 
 
 
 



 
 
 

  

 
||� 47 dari 43 � || 

Copyleft 2007 – 1428 @ Maktabah Ummu Salma al-Atsari  

 
 

يـأَيها الَّذِين ءَامنوا اتقُوا االلهَ 
نتوملاَ تقَاتِهِ وت قح  
  إِلاَّ وأَنتم مسلِمونَ

}æa‹àÇ@Þe@Z102{@ @

 

“Hai  orang-orang yang beriman, 
bertakwalah kepada Allah 
dengan sebenar-benar takwa 

kepada-Nya;  
dan janganlah sekali-kali kamu 
mati melainkan dalam keadaan 

beragama Islam”  
  

(Ali-Imran: 102) 

 


