
 

 

 

 

 
 

 
 

* 

* 

* 

* 

 

Syaikh Sholeh Fauzan Al Fauzan 

 

 

Diterjemahkan oleh : Sanusin Muhammad Yusuf  

         Diedit oleh : Sufyan Fuad Baswedan MA  



Surat Al-Fatihah 
 

 
1 

 

Daftar Isi : 
 

 

                                  Halaman 

 

 
1- Kedudukan Surat Al-Fatihah  …………………………….…………          2                                                            

 
2- Hukum Membaca Al-Fatihah dalam Shalat …….…………          2 

 
3- Nama-nama Surat Al-Fatihah ……………………………………..          4 

 
4- Jumlah Ayat Surat Al-Fatihah ……………………….……………..          6 

 
5- Makna Isti'adzah dan Basmalah (Bismillah) ………………..          8 

 
6- Tafsir Surat Al-Fatihah …………………………………………….……..         12 

 
7- Keutamaan Surat Al-Fatihah  ………………………………………         23 

 
8- Faedah-Faedah dari Surat Al-Fatihah ………………………….         24 

 

 

 

 

  



Surat Al-Fatihah 
 

 
2 

1. Kedudukan Surat Al-Fatihah 

Surat al-Fatihah memiliki kedudukan yang tinggi dalam al-Quran; karena 

merupakan surat yang paling agung, sebagaimana ayat kursi merupakan ayat yang 

paling agung. 

Saking pentingnya surat ini, ia dicantumkan di awal mushaf. Oleh karena itu, ia disebut 

juga "Faatihatul kitab" (Pembukaan Al-Quran). Ini menunjukkan betapa penting dan 

tingginya kedudukan surat ini, sebab ia tidak dikedepankan maupun dicantumkan di 

awal mushaf, melainkan karena kedudukannya yang amat penting. 

 

2. Hukum Membaca Al-Fatihah dalam Shalat 

Allah Subhaanahu wata'ala mewajibkan membaca surat al-Fatihah pada setiap 

rakaat dalam shalat, ini menunjukkan pentingnya surat al-Fatihah. 

Mayoritas ulama berpendapat bahwa membaca surat al-Fatihah dalam shalat 

hukumnya wajib, dan barangsiapa tidak membacanya, maka shalatnya tidak sah 

(batal). Sesuai dengan sabda Rasulullah Shalallahu alaihi wasallam : 

اتِِاةِ الْكِتاابِ  نْ لَاْ ي اقْراأْ بِفا ةا لِما لَا  لَا صا
"Tidak ada shalat bagi yang tidak membaca al-Fatihah". 1 

 

Kewajiban ini adalah bagi yang mampu membacanya, adapun yang tidak 

mampu membacanya karena tidak hafal,  maka ia membaca ayat al-Quran apa saja 

yang ia hafal selain al-Fatihah.  

Jika tidak dapat membaca ayat apapun dari al-Quran, maka boleh baginya untuk 

membaca dzikir berikut sebagai gantinya:  

وْلا والَ قُ وهةا إِلَ باِللَّهِ  رُ، والَ حا ُ أاكْب ا ُ، وااللَّه ، والَ إلِاها إِلَ اللَّه انا اللَّهِ واالْاْمْدُ لِلَّهِ  سُبْحا

"Maha Suci Allah, Segala puji bagi Allah, Tiada tuhan (yang berhak diibadahi) selain 

Allah, Allah Maha Besar,  Tiada kemampuan dan kekuatan kecuali dari Allah". 

 

Hal ini berdasarkan sabda Rasulullah Shalallahu alaihi wasallam : 

ةِ  لَا ْ إِذاا قُمْتا إِلَا الصه بِّ إِلَه فااحْْادِ اللَّها وا ، فاكا راأْ، وا عاكا قُ رْآنٌ فااق ْ انا ما عْ فاإِنْ كا لِّلْهُ، ثُُه اركْا هُْ واها بِّ  ...كا
"Apabila kamu berdiri untuk shalat maka bertakbirlah, jika engkau menghafal 

sebagian dari al-Qur'an maka bacalah. Namun jika tidak, maka ucapkan hamdalah, 

takbir, dan tahlil, kemudian ruku'lah…" 2 

 

                                                           
1 Muttafaqun alaih. HR. Bukkhori (kitab Adzan, bab 95, no 756) dan Muslim (kitab Shalat, no 394) dari 
Ubadah bin Shamit. 
2 HR. Abu Dawud (kitab Shalat, bab 148, no 861) dan  Tirmidzi (kitab Shalat, bab 110, no 302, 2/100) 
dari Rifa'ah bin Raafi'. 



Surat Al-Fatihah 
 

 
3 

Mayoritas Ulama berpendapat wajibnya membaca surat al-Fatihah bagi imam 

dan yang shalat sendirian. Namun mereka berbeda pendapat tentang bacaan al-

Fatihah bagi makmum dalam tiga pendapat : 

 

Pendapat pertama : Membaca al-Fatihah wajib bagi setiap orang yang melaksanakan 

shalat; baik sebagai imam atau makmum atau shalat sendiri, berdasarkan sabda 

Rasulullah Shalallahu alaihi wasallam : 

اتِِاةِ الْكِتاابِ  نْ لَاْ ي اقْراأْ بِفا ةا لِما لَا  لَا صا

"Tidak ada shalat bagi yang tidak membaca al-Fatihah".  

Pengertian hadits ini mencakup semua orang yang melaksanakan shalat. 

 

Rasulullah Shalallahu alaihi wasallam juga bersabda: 

امِكُمْ  لْفا إِما : لَا ت افْعالُوا إِلَه  .لاعالهكُمْ ت اقْراءُونا خا ، قاالا اتِِاةِ الْكِتاابِ فاإِنههُ قُ لْناا: ن اعامْ ياا راسُولا اللَّهِ  بِفا
نْ لَاْ ي اقْراأْ بِِاا ةا لِما لَا  لَا صا

"Sepertinya kalian membaca di belakang imam kalian? Kami (shahabat) menjawab: 

Benar, wahai Rasulullah. Maka kata beliau: Janganlah melakukan itu, kecuali 

membaca surat al-Fatihah; karena tidak ada shalat bagi yang tidak membacanya". 1 

 

Ini adalah pendapat Imam Syafi'i dan sejumlah ahli hadits, seperti Imam 

Bukhori dan yang lainnya. Mereka berpendapat wajibnya membaca al-Fatihah bagi 

imam, makmum, maupun orang yang shalat sendirian. 

 

Pendapat kedua : Makmum tidak wajib membacanya, karena bacaan imam telah 

cukup baginya.  

Pendapat ini berdasarkan sabda Rasulullah Shalallahu alaihi wasallam: 

امٌ، فاقِ  انا لاهُ إِما نْ كا امِ لاهُ قِرااءاةٌ ما ما  رااءاةُ الِْْ
"Barangsiapa yang (shalat) mengikuti imam, maka bacaan imam menjadi bacaan 

baginya"2 

Akan tetapi, keabsahan sanad hadits ini masih diperdebatkan. 

 

Mereka juga berdalil dengan firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چۈ   ۈ  ۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ    ۆ  ۆچ 

                                                           
1  HR. Abu Daud (kitab shalat, bab 136, no 824, 1/362) dan Nasa'i (kitab al-Iftitah, bab 29, no 919, 
1/489) dari Ubadah bin Shamit. 
2  HR. Ahmad (no 14698, (5/125), dan Ibnu Majah (kitab iqamatus shalat, bab 13, no 850) dari Jabir. 
Lafadz ini adalah lafadz al-Baihaqi dalam Sunan-nya (kitab shalat, bab 265, no.2898, 2/22). 



Surat Al-Fatihah 
 

 
4 

"Apabila dibacakan Al Quran, Maka dengarkan baik-baik dan perhatikanlah dengan 

tenang agar kamu mendapat rahmat" (Al-A'raaf:204) 

 

Menurut mereka, dalam ayat ini Allah Subhaanahu wata'ala memerintahkan 

untuk menyimak dan memerhatikan bacaan al-Quran, dan ayat ini turun berkenaan 

dengan bacaan al-Quran ketika shalat. Artinya, apabila imam membaca al-Quran, 

maka makmum harus menyimak dan memerhatikannya. Jadi, ayat ini menunjukkan 

bahwa makmum tidak ikut membaca al-Quran, karena imam telah membaca bagi 

dirinya dan para makmum. Ini adalah pendapat mazhab Abu Hanifah dan Ahmad. 

 

Pendapat ketiga, -yaitu pendapat Imam Malik yang dipilih oleh Syaikhul Islam Ibnu 

Taimiah dan banyak ulama lainnya- : Makmum wajib membaca al-Fatihah pada shalat 

sirriyah saat imam tidak mengeraskan bacaannya, seperti pada shalat Dzuhur dan 

Ashar. Adapun pada shalat jahriyah, maka cukuplah imam yang membaca, sedangkan 

makmum hendaknya diam sambil menyimak bacaan imam. 

 

Menurut mereka, pendapat inilah yang dapat mengkompromikan dalil-dalil 

yang ada. Artinya, hadits-hadits yang mewajibkan bacaan al-Fatihah maksudnya ialah 

ketika shalat sirriyah, sedangkan ayat dan hadits lain yang mencukupkan bacaan bagi 

imam saja, maksudnya ialah ketika shalat jahriyah. 

Inilah pendapat yang paling kuat (rajih) insya Allah. 

 

3. Nama-nama Surat Al-Fatihah 

Surat al-Fatihah memiliki beberapa nama. Setiap nama mengandung makna 

tersendiri. Sesuatu yang memiliki banyak nama, menunjukkan  keutamaannya. Berikut 

ini nama surat al-Fatihah : 

 

Faatihatul Kitab (Pembukaan Al-Kitab) 

Dinamakan dengan Faatihatul Kitab karena surat al-Fatihah merupakan pembukaan 

Al-Quran (terdapat pada lembaran pertama). 

 

Ummul Quran (Induk Al-Quran) 

Dinamakan Ummul Quran, karena apa yang dibahas dalam al-Quran berkisar pada 

makna-makna yang terkandung dalam surat al-Fatihah. Seluruh makna yang dibahas 

secara mendetail oleh ayat-ayat al-Quran, telah dibahas pula oleh surat al-Fatihah 

secara global. 

 

Ar-Ruqyah (Bacaan untuk Ruqyah) 

Dinamakan dengan Ar-Ruqyah karena surat al-Fatihah dibaca sebagai ruqyah untuk 

mengobati orang sakit. Dalilnya adalah hadits shohih yang menyebutkan bahwa, 



Surat Al-Fatihah 
 

 
5 

"Ada sejumlah sahabat yang suatu ketika bertamu ke sebuah perkampungan 

Arab. Para sahabat minta agar dijamu, namun mereka tidak mau memberi jamuan. 

 

Ketika mereka dalam keadaan seperti itu tiba-tiba kepala suku mereka terkena 

sengatan binatang berbisa (ular atau kalajengking). Mereka tidak dapat 

mengobatinya. Mereka lalu mendatangi para shahabat sembari meminta agar 

meruqyah pemimpin mereka. Para sahabat menjawab; “Kalian tidak mau menerima 

kami sebagai tamu, maka kami tidak akan melakukannya kecuali dengan imbalan". 

Akhirnya mereka  berjanji akan memberikan beberapa ekor kambing. Salah seorang 

sahabat lantas membacakan surat al-Fatihah pada orang yang sakit tadi, maka ia 

langsung berdiri seperti onta yang baru dilepas ikatannya (sembuh). 

 

 Para sahabat mengambil kambing yang menjadi upah mereka, akan tetapi 

mereka tidak membaginya sampai mendapatkan izin dari Rasulullah Shalallahu alaihi 

wasallam. Sesampai mereka di hadapan Rasulullah Shalallahu alaihi wasallam, 

mereka mengisahkan apa yang terjadi kepada beliau. Rasulullah Shalallahu alaihi 

wasallam lantas bersabda; "Dari mana kalian tahu bahwa al-Fatihah adalah bacaan 

ruqyah?". Kemudian beliau berkata kepada mereka; "Bagikan kambing ini di antara 

kalian, dan aku juga mau sebagian!"1.  Dan Rasulullah Shalallahu alaihi wasallam 

bersabda; "Al-Quran adalah yang paling berhak kalian mengambil upah darinya"2. 

 

As-Syaafiyah (Yang Mengobati) 

Dinamakan As-Syaafiyah karena surat al-Fatihah dapat mengobati berbagai penyakit 

atas izin Allah  Subhaanahu wata'ala. Ia dapat mengobati hati maupun badan. Ia 

mengobati hati yang dijangkiti perasaan syak wasangka dan was-was, dan mengobati 

badan dari rasa sakit sebagaimana yang terjadi pada orang yang disengat binatang 

berbisa tadi. 

 

As-Sab'u Al-Matsaani (Tujuh Ayat Yang Terulang-ulang) 

Dinamakan juga As-Sab'u Al-Matsaani, sebagaimana firman Allah Subhaanahu 

wata'ala : 

  چۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ   ۉ   ې  چ 

"Sesungguhnya Kami telah berikan kepadamu tujuh ayat yang dibaca berulang-ulang 

dan Al Quran yang agung" (Al-Hijr:87). 

 

                                                           
1 Muttafaqun alaih, HR. Bukhori (kitab Ijarah, bab 16, no 2276, 4/571) dan Muslim (kitab as-Salaam, 
bab 23, no 2201) dari Abu Said al-Khudri. 
2 HR. Bukhori (kitab at-Tibb, bab 34, no 5737, 10/244) dari Ibnu Abbas. 



Surat Al-Fatihah 
 

 
6 

Yang dimaksud dengan As-Sab'u Al-Matsaani adalah surat al-Fatihah karena ia 

mempunyai sab'u (tujuh) ayat. Ketujuh ayatnya dijuluki al-Matsaani karena dibaca 

berulang kali setiap shalat. 

 

Rasulullah Shalallahu alaihi wasallam bersabda tentang al-Fatihah: 

ثاانِ، واالْقُرْآنُ الْعاظِيمُ الهذِي أوُتيِتُهُ  بْعُ الْما  هِيا السه
"Itulah as-Sab'u al-Matsaani dan al-Quran al-'Azhiem (bacaan agung) yang diberikan 

kepadaku". 1 

 

As-Shalat (Shalat) 

Dinamakan shalat sebagaimana yang disebutkan di dalam hadits qudsi berikut: 

... يِْْ ب ايْْا عابْدِي نِصْفا ةا ب ايْنِِ وا لَا مْتُ الصه  قاسا
"Aku membagi shalat antara diri-Ku dan hamba-Ku menjadi dua bagian…" 2 

Lafadz "shalat" pada hadits ini maksudnya adalah surat al-Fatihah. 

 

4. Jumlah Ayat Surat Al-Fatihah 

Al-Quran telah menyebutkan bahwa surat al-Fatihah berjumlah tujuh ayat, 

sebagaimana dalam firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ  ۉ   ۉ   ې  چ 

"Sesungguhnya Kami telah berikan kepadamu tujuh ayat yang dibaca berulang-ulang 

dan Al Quran (bacaan) yang agung" (Al-Hijr:87). 

 

Berdasarkan pendapat mayoritas Ulama, ayat-ayat surat al-Fatihah adalah 

sebagai berikut : 

Ayat pertama : 

 چ پ  پ  پ  پچ 

"Segala puji bagi Allah, Tuhan semesta alam" 

Ayat kedua : 

     چ ڀ  ڀ چ    

"Yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang". 

Ayat ketiga : 

   چ ٺ  ٺ    ٺ چ

                                                           
1  HR. Bukhori  (kitab Tafsir surat 1, bab 1, no 4478, 8/196) dari Abu Sa'id ibnul Mu'alla. 
2  HR. Muslim  (kitab Shalat, bab 11, no.395, 2/324) dari Abu Hurairah. 



Surat Al-Fatihah 
 

 
7 

"(Dialah) penguasa pada hari Pembalasan". 

Ayat keempat : 

  چ ٿ  ٿ  ٿ  ٿ   چ

"Hanya Engkaulah yang kami sembah, dan hanya kepada Engkaulah kami meminta 

pertolongan". 

Ayat kelima : 

  چٹ   ٹ  ٹ  چ

" Tunjukilah kami jalan yang lurus" 

Ayat keenam : 

  چ ڤ  ڤ  ڤ   ڦ چ

"(yaitu) Jalan orang-orang yang Engkau beri nikmat". 

Ayat ketujuh : 

  چڦ  ڦ  ڦ   ڄ  ڄ    چ

"Bukan (jalan) mereka yang dimurkai dan bukan (pula jalan) mereka yang sesat". 

 

Sedangkan Imam Syafi'i berpendapat bahwa firman Allah Subhaanahu 

wata'ala : 

  چڤ  ڤ  ڤ   ڦ  ڦ  ڦ  ڦ   ڄ  ڄ  ڄ   چ 

 "Jalan orang-orang yang Engkau beri nikmat. Bukan (jalan) mereka yang dimurkai 

dan bukan (pula jalan) mereka yang sesat"; merupakan satu kesatuan alias ayat yang 

ketujuh. Sedangkan ayat pertama dari surat al-Fatihah adalah firman Allah 

Subhaanahu wata'ala : 

 چٱ       ٻ  ٻ  ٻ  ٻ   چ 

"Dengan menyebut nama Allah Yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang". 

 

Berdasarkan perbedaan pendapat ulama ini; sebagian cetakan al-Quran ditulis 

angka "1" setelah Bismillah, yang menunjukkan bahwa Bismillah adalah ayat pertama 

dari surat al-Fatihah. 

Pada sebagian yang lain tidak ditulis angka "1" setelah Bismillah (namun ditulis setelah 

Alhamdulillah). Hal ini berdasarkan pendapat bahwa Bismillah bukanlah ayat dari 

surat al-Fatihah. 

 



Surat Al-Fatihah 
 

 
8 

Menurut Imam Syafi'I, Basmalah merupakan salah satu ayat dari surat al-

Fatihah, adapun mayoritas ulama berpendapat bahwa Basmalah bukanlah ayat dari 

surat al-Fatihah atau surat yang lainnya. Kecuali basmalah yang terdapat pada salah 

satu ayat surat an-Naml, maka para ulama sepakat bahwa ia merupakan penggalan 

dari ayat tersebut. Yaitu pada firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چہ  ہ  ہ  ہ  ھ     ھ  ھ   ھ  ے  چ 

Sesungguhnya surat itu dari SuIaiman, dan surat itu bunyinya: 

"Bissmillaahirrahmaanirrahiem" (Dengan menyebut nama Allah yang Maha Pengasih lagi 

Maha Penyayang) (Al-Naml:30). 

 

Adapun basmalah yang terdapat pada selain surat ini, merupakan ayat yang 

berdiri sendiri. Ia bukan merupakan bagian dari surat itu. Oleh karenanya, tidak 

dicantumkan angka "1" di akhir basmalah pada awal surat-surat tersebut, kecuali 

Basmalah pada al-Fatihah.  

  

Alasannya karena Basmalah merupakan ayat tersendiri yang diturunkan 

sebagai pemisah antara surat-surat al-Quran. Oleh karena itu, ia ditulis pada awal 

setiap surat kecuali surat Al-Bar'ah (At-Taubah), karena basmalah tidak turun pada 

permulaan surat At-Taubah sebagaimana pada surat-surat yang lain. 

Atau boleh jadi sebabnya adalah karena surat Al-Taubah adalah bagian dari surat Al-

Anfaal. Dan ada pula yang mengatakan bahwa sebabnya ialah karena surat At-Taubah 

turun dengan ayat pedang dan ancaman siksa, serta dimulai dengan kata-kata bahwa 

Allah dan RasulNya berlepas diri; sehingga tidak pas bila diawali dengan basmalah 

yang berisi rahmah (kasih sayang). Wallahu a'lam 

 

5. Makna Isti'adzah dan Basmalah (Bismillah) 

Makna Isti'adzah 

Adapun lafazh isti'adzah yang berbunyi:  Aku berlindung)   ڃ ڃ ڃ چ چ 

kepada Allah dari syaithan yang terkutuk), maka jelas bukanlah bagian dari surat al-

Fatihah. Namun kita membaca Isti'adzah sebelum al-Fatihah karena mengamalkan 

firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چں   ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ    ڱ  ںچ 

"Apabila kamu hendak membaca Al Quran, maka mintalah perlindungan kepada Allah 

dari syaithan yang terkutuk" (An-Nahl:98). 

 

Jadi, bilamana seorang muslim hendak membaca al-Quran, hendaklah ia 

meminta perlindungan kepada Allah Subhaanahu wata'ala dari syaithan yang 



Surat Al-Fatihah 
 

 
9 

terkutuk, pada saat memulai bacaan (membaca Isti'adzah kemudian membaca al-

Quran). 

 

Kata "أعوذ"  (a'udzu) artinya aku berlindung kepada Allah ta'ala dan mencari 

keselamatan melaluiNya dari gangguan musuh. Kata "أعوذ"  berasal dari kata " ذُ وْ العا"  

berarti meminta perlindungan kepada Allah ta'ala dari syetan. 

 

Yang dimaksud dengan "syaithan" adalah seluruh yang melampui batas dan 

berlebihan, baik dari golongan manusia, jin, atau hewan melata. Berasal dari 

ungkapan " الشيئ إذا اشتدّ شاط"  (kata Syaa-tha artinya semakin menjadi-jadi). Atau 

berasal dari ungkapan طانا إذا ب اعُدا " " شا  (kata Sya-tha-na artinya menjauh), karena 

syetan itu jauh dari kebaikan. 

 

Kata "الرجيم" (Ar-Rajiim) adalah shighat fa'iel yang bermakna maf'ul (obyek) 

alias .وم"رجُ   ا "الم  Al-Marjum artinya yang dirajam (dilempari), karena syetan dilempari 

dengan bintang-bintang (meteor) dari langit, agar mereka tidak menguping. Syetan 

juga diusir melalui dzikir kepada Allah Subhaanahu wata'ala. 

Jadi, syaithan disifati dengan kata "Marjum" karena dia terusir dan dijauhkan dari 

semua kebaikan. 

 

Intinya, seorang muslim dianjurkan agar berlindung dan meminta penjagaan 

kepada Tuhannya dari kejahatan syetan, sehingga syetan tidak dapat menimpakan 

kemudharatan atas dirinya. Ia juga dianjurkan meminta perlindungan dari tiga 

perbuatan syaithan, sebagaimana yang diajarkan oleh Rasulullah Shalallahu alaihi 

wasallam, yaitu dengan mengucapkan : 

يْطاانِ ا ن افْثِه ،لرهجِيْمِ أاعُوْذُ باِللَّهِ مِنا الشه ن افْخِهِ وا  مِنْ هَاْزهِِ وا
"Aku berlindung kepada Allah dari setan yang terkutuk, dari kegilaan dan 

kesombongannya, serta dari syair-syairnya."1 

Kata "الهمز" (al-hamzu) artinya kerasukan, karena syetan kadang merasuki diri 

seseorang sehingga menyebab kesurupan dan ketidakwarasan. Jadi, sikap tidak waras 

seperti ini berasal dari syetan. 

Sedangkan firman Allah Subhaanahu wata'ala: 

                                                           
1  Hadits Abu Said Al-Khudri, diriwayatkan Ahmad, no.11493, 4/129. 



Surat Al-Fatihah 
 

 
11 

  چ  ٺپ    ڀ  ڀ  ڀ  ڀچ 

"Orang yang dibikin kalang kabut oleh setan akibat sentuhannya" (Al-Baqarah:275), 

maka 'sentuhan' di sini artinya kerasukan syetan. Syetan dapat merasuki diri 

seseorang dan masuk dalam aliran darahnya. Syetan terkadang dapat menjadikannya 

kesurupan. Apabila Allah Subhaanahu wata'ala tidak melindungi seseorang, maka 

syetan akan mengganggunya lewat sikap was-was, khayalan, dan kesurupan. 

 

Kata "النفخ"(an-nafkhu) artinya kesombongan, karena kesombongan berasal 

dari syetan. Syetanlah yang membisikan kesombongan dalam diri seseorang. 

Kata  .artinya syair (an-naftsu)  "النفث"

Allah Subhaanahu wata'ala berfirman : 

 چۇ  ۆ  ۆ               ۈ  چ 

"Penyair-penyair itu diikuti oleh orang-orang yang sesat" (As-Syu'ara:224). 
 

Ucapan syair termasuk bisikan syetan, kecuali syair yang mengandung makna 

yang baik. Syair yang baik adalah sesuatu terpuji. 

Rasulullah Shalallahu alaihi wasallam bersabda : 

ماً  إِنه مِنا الشِعْرِ حِكا ياانِ لاسِحْراً، وا  إِنه مِنا الب ا
"Sesungguhnya, ada kelihaian berbicara yang dapat menyihir; dan ada pula hikmah 

yang terkandung dalam syair " 1 

Akan tetapi kebanyakan syair yang ada mengandung makna yang buruk. Syair seperti 

itu adalah bisikan syetan. 

 

Kata "An-naftsu" diartikan juga dengan sihir, sebagaimana firman Allah 

Subhaanahu wata'ala : 

  چڄ  ڄ  ڃ  ڃ   ڃ  ڃ  چ 

"Dan dari kejahatan wanita-wanita tukang sihir yang meniup-niup simpul tali" (Al-

Falaq:4) 

 

Disunnahkan membaca Isti'adzah sebelum membaca al-Quran, baik pada saat 

shalat ataupun di luar shalat. Dalilnya adalah firman Allah Subhaanahu wata'ala: 

  چں   ڻ  ڻ  ڻ  ڻ  ۀ  ۀ    ڱ  ںچ 

                                                           
1 Hadits Ibnu Abbas, diriwayatkan Ahmad, no.2424, 1/701. Potongan pertama dari hadits ini 
diriwayatkan dari banyak para shahabat. 



Surat Al-Fatihah 
 

 
11 

"Apabila kamu membaca Al Quran hendaklah kamu meminta perlindungan kepada 

Allah dari syaitan yang terkutuk" (An-Nahl:98). 

Ayat ini bermakna umum dan mecakup bacaan di dalam maupun di luar shalat. 

 

Makna Basmalah ( الرحمن + الرحيم ب + اسم + الله + ) 

Kata " ِب" (dengan) dalam bismillah, mengandung makna memohon 

pertolongan. Pada kalimat "Bismillah" (Dengan nama Allah) terdapat kata kerja 

tersembunyi, yaitu: (aku minta tolong) dengan nama Allah, atau (aku minta 

perlindungan) dengan nama Allah.  

Lafadz "اسم" (nama) adalah isim mufrad (kata benda tunggal) yang menyandar 

(mudhaf) kepada "Allah". Dalam bahasa Arab, idhofah (penyandaran suatu kata ke 

kata lainnya) memiliki makna yang umum. Jadi, 'nama Allah' di sini mencakup seluruh 

nama-nama Allah Subhaanahu wata'ala. 

Maka ketika mengatakan Bismillah, artinya saya menjaga diri dan mencari keberkahan 

dengan nama-nama Allah Subhaanahu wata'ala, karena nama-nama Allah 

Subhaanahu wata'ala penuh dengan keberkahan. 

Allah Subhaanahu wata'ala berfirman : 

 چڎ  ڎ  ڈ   ڈ  ژ   ژ  ڑ   چ 

"Maha Berkah nama Tuhanmu yang mempunyai kebesaran dan karunia" (Ar-

Rahman:78). 

Nabi Muhammad Shalallahu alaihi wasallam di dalam doa iftitah berkata: 

ت ابااراكا اِسُْْكا   وا
"… Dan Maha berkah nama-Mu".  

Jadi, nama Allah itu mengandung berkah, dan Anda mencari berkah melaluinya.  

 

Pada kata " مِ سْ بِ  " (dengan nama), "bi" dengan "ismi" dalam bahasa Arab 

dikenal sebagai jar dan majrur yang membutuhkan kata kerja, sehingga bisa kita 

katakan: Saya mencari berkah dan meminta tolong dengan nama Allah. 

 

Lafadz "الله" (Allah) adalah nama bagi Tuhan yang diibadahi (disembah) dan 

hanya Dialah sesembahan yang benar. Dan "Allah" nama yang paling agung dari nama-

nama-Nya. 

"Allah" artinya yang diibadahi (disembah). Ia berasal dari kata "aliha" yang artinya 

'disembah'. Jadi, Allah Subhaanahu wata'ala adalah dzat yang disembah dan 

disandarkan kepadanya seluruh hajat dan kebutuhan. 

 



Surat Al-Fatihah 
 

 
12 

Kata  adalah salah satu nama Allah Subhaanahu (Ar-Rahmaan)  ""الرحْن

wata'ala yang mengandung sifat rahmah (kasih sayang) Allah Subhaanahu wata'ala. 

Kata "الرحيم" (Ar-Rahiim) mirip dengan Ar-Rahmaan. Keduanya termasuk 

asmaul husna yang terkandung padanya sifat rahmah (kasih sayang). Setiap nama 

Allah Subhaanahu wata'ala pasti mengandung sifat yang mendasarinya.  

 

Perbedaan antara "Ar-Rahmaan" dengan "Ar-Rahiim", adalah bahwa "Ar-

Rahmaan" merupakan nama Allah yang sifat kasih sayangnya meliputi seluruh 

makhluk-Nya. Adapun "Ar-Rahiim" menunjukan sifat kasih sayang Allah yang khusus 

bagi orang-orang beriman, sebagaimana firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

 ٣٤الأحزاب:  چثج  ثم  ثى  ثي   ...چ 

"Adalah Dia Maha Penyayang kepada orang-orang yang beriman" (Al-Ahzab:43). 

 

6. Tafsir Surat Al-Fatihah 

Firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چپ  پ  پ  پ  ڀ   چ 

"Segala pujibagi Allah, Tuhan semesta alam" 

Kata "الْمد" (Al-Hamdu) adalah pujian kepada Allah Subhaanahu wata'ala. 

Jadi, Allah Subhaanahu wata'ala dipuji karena berbagai nama, sifat, dan perbuatan–

Nya yang terpuji. 

 

Memuji lebih luas maknanya daripada bersyukur, karena bersyukur kaitannya 

terbatas pada kebaikan Allah yang kita rasakan. Sedangkan kita memuji Allah karena 

perbuatan baik-Nya, dan juga karena keagungan nama-nama dan sifat-sifat-Nya. Jadi 

kandungan pujian lebih umum dari syukur, dan inilah perbedaan antara keduanya. 

 

Hurruf "ال" pada "الْمد لله" mengandung makna keseluruhan, artinya seluruh 

pujian adalah milik Allah Subhaanahu wata'ala. Dialah yang berhak memiliki dan 

mendapatkannya. Tidak ada yang berhak kita puji secara mutlak kecuali Allah 

Subhaanahu wata'ala. Karena Dialah pemberi mutlak segala kenikmatan, maka Dialah 

yang pantas dipuji secara mutlak. 

Saat kita mengatakan, Alhamdulillah, artinya kita memuji Allah Subhaanahu 

wata'ala dengan segala jenis pujian. Adapun makhluk Allah, maka dia hanya dipuji 

sesuai dengan kadar kebaikan yang ada padanya. Sedangkan yang memberinya 



Surat Al-Fatihah 
 

 
13 

kebaikan adalah Allah Subhaanahu wata'ala, sehingga pujian apapun pada dasarnya 

adalah milik Allah. 

 

Kata "ْرب العالمي" (Rabbil Alamin): Ar-Rabb artinya yang memelihara makhluk-

Nya melalui berbagai nikmat-Nya, dan Dialah yang menguasai mereka. Kata Ar-Rabb 

terkadang bermakna pemelihara, atau penguasa, atau yang memperbaiki. Jadi, Allah 

adalah penguasa seluruh makhluk-Nya dan Dia pula yang memperbaiki keadaan dan 

urusan hamba-Nya, sekaligus memelihara mereka. 

 

Kata Ar-Rabb tidak boleh digunakan secara independen kecuali bagi Allah 

Subhaanahu wata'ala. Jika ingin menggunakan kata ini untuk selain Allah, maka harus 

disandarkan kepada kata lain (mudhaf ilaih) yang membatasi pengertiannya. 

Contohnya: رب الدار (rabbud daar): pemilik rumah, رب الْبل (rabbul ibil) : pemilik 

onta. Sedangkan bila disebut kata "Ar-Rabb" atau "Rabbul 'alamin", maka ia khusus 

bagi Allah Subhaanahu wata'ala dan tidak boleh digunakan bagi selain-Nya. 

 

Kata "ْالعالمي" (alam semesta) adalah bentuk jamak dari kata "َالعال" (alam). 

Alam adalah segala sesuatu selain Allah Subhaanahu wata'ala. Di alam semesta ini ada 

banyak jenis alam, dan hanya Allah Subhaanahu wata'ala yang mengetahui 

semuanya. Di antaranya adalah: alam manusia, alam jin, alam malaikat, alam benda 

mati, dan alam hewan. Setiap jenis makhluk dapat disebut sebagai alam. Dan Allah 

adalah pemelihara, penguasa, dan pengatur seluruh alam tadi. Tidak ada satu 

alampun yang keluar dari kekuasaan dan pemeliharaan-Nya. 

 

Firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چڀ  ڀ  ڀ  چ 

"Yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang". Penafsiran kedua kata ini telah kita 

bahas pada tafsir ucapan basmalah. 

 

Firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چٺ  ٺ    ٺ  ٺ   چ 

"Dialah penguasa hari pembalasan" 

Kata "ٺ" dibaca dengan dua cara: yang pertama "الِك  dengan (maa-liki) "ما

menambahkan huruf alif pada huruf miim, yang berarti penguasa. Sedangkan yang 



Surat Al-Fatihah 
 

 
14 

kedua ialah: "لِك  .tanpa memanjangkan huruf miim, yang artinya raja (maliki) "ما

Keduaan bacaan tersebut benar, karena Allah Subhaanahu wata'ala adalah Penguasa 

sekaligus Raja. 

 

 adalah hari penghitungan dan pembalasan amal ,(Yaumiddin) "يوم الدين"

perbuatan. Sebagaimana disebutkan oleh Allah Subhaanahu wata'ala dalam firman-

Nya : 

 چچ      چ  چ  چ  ڇ  چ 

"Tidak, bahkan kalian mendustakan ad-din". (Al-Infithar:9) 

Kata ad-din artinya hari penghitungan dan pembasalan amal perbuatan. 

 

Allah Subhaanahu wata'ala juga berfirman : 

  چٹ  ٹ  ٹ  ٹ  ڤ  چ 

"Tahukah kamu (orang) yang mendustakan ad-din?" (Al-Ma'un:1)  

Maksudnya, orang yang mendustakan adanya balasan, penghitungan amal, dan 

kebangkitan dari kubur. 

 

Allah Subhaanahu wata'ala juga berfirman : 

 ٧التين:  چڦ  ڄ  ڄ  ڄ  ڄ  چ 

"Maka apakah yang menyebabkan kamu mendustakan ad-din?" (Al-Tin:7) 

 

Artinya, mendustakan adanya penghitungan amal dan balasan pada hari 

kiamat. Jadi, yaummuddin artinya hari kiamat. Hari kiamat dinamakan dengan 

yaumuddin, karena pada hari kiamat amal seseorang akan dihitung dan diberi balasan 

yang sesuai. 

 

Kenapa Allah Subhaanahu wata'ala menyebut dirinya penguasa hari 

pembalasan, padahal Allah Subhaanahu wata'ala adalah penguasa hari-hari lainnya? 

Allah Subhaanahu wata'ala sengaja menyebut hari pembalasan secara khusus, karena 

tidak ada kekuasaan apa pun pada hari itu, selain kekuasaan Allah Subhaanahu 

wata'ala. Sebagaimana firman Allah Subhaanahu wata'ala: 

  چئې     ئى    ئىئى  ی  ی   ی   ی     ...چ

"Kepunyaan siapakah segala kekuasaan pada hari ini?" kepunyaan Allah yang Maha 

Esa lagi Maha Mengalahkan" (Ghaafir:16) 



Surat Al-Fatihah 
 

 
15 

Jadi, pada hari kiamat para penguasa menjadi sama dengan rakyat jelata. Tidak 

ada yang berkuasa pada hari itu kecuali Allah Subhaanahu wata'ala semata. Itulah 

alasan mengapa Allah mengkhususkan kekuasaan hari itu bagi diri-Nya: "Dialah 

penguasa/raja pada hari pembalasan". Karena semua kekuasaan milik selain-Nya 

telah sirna, sebagaimana yang disebutkan dalam hadits: "Sesungguhnya Allah 

Subhaanahu wata'ala berkata (pada hari kiamat) : 

وُنا  بِّ لِكُ، أايْنا الْمُتاكا ؟ ؟أاناا الْما  أايْنا الْاْبهارُونا
"Akulah Raja yang sesungguhnya, di manakah mereka yang menyombongkan diri itu? 

Di manakah para diktator itu?"1 

 

Pada hari kiamat, semua manusia menjadi setara: raja setara dengan hamba 

sahaya, yang miskin papa setara dengan yang kaya raya, demikian pula mereka yang 

terhormat setara dengan rakyat biasa. Pada hari itu, tidak ada kelebihan pada diri 

seseorang kecuali dari amal shaleh yang diperbuat. 

 

Firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چٿ  ٿ  ٿ  ٿ  ٹ  چ 

"Hanya kepada-Mu kami beribadah, dan hanya kepada-Mu kami meminta 

pertolongan". 

Pada kalimat " ٿ ٿ  " (Hanya kepada-Mu kami beribadah), kata ٿ 

(kepadamu) didahulukan sebelum kata ٿ (kami beribadah), untuk menunjukkan 

adanya kekhususan dalam hal ini, dan bahwasanya tidak ada seorang pun yang berhak 

untuk diibadahi kecuali Allah Subhaanahu wata'ala. Ini merupakan pembatasan 

makna, sebab dalam kaidah bahasa Arab, bila ma'mul suatu kalimat didahulukan atas 

'amil-nya2, maka maknanya jadi terbatas. Artinya, "Tidak ada yang berhak diibadi 

kecuali Engkau". 

 

Kalimat " ٿ  ٿ  " artinya hanya kepada-Mu kami meminta 

pertolongan. Isti'anah (meminta pertolongan) kepada Allah Subhaanahu wata'ala 

termasuk bagian dari ibadah, lantas mengapa harus disebutkan secara terpisah? 

                                                           
1 Hadits Abdullah bin Umar, diriwayatkan Muslim, kitab sifat al-munafikin, bab 1, no.2788. Dan asal 
hadits ini ada di Bukhori, kitab Tauhid, bab 19, no.7412, 3/480. 
2 Ma'mul kalimat maknanya mirip dengan obyek dalam Bahasa Indonesia. Sedangkan 'amil kalimat 
adalah subyek dan predikatnya. Dalam konteks ini, 'kepadamu' adalah ma'mul kalimat. Sedangkan 
'kami beribadah' adalah 'amilnya. Sehingga dalam terjemahannya harus disisipkan kata 'hanya' untuk 
mengesankan bahwa obyek kalimat sifatnya terbatas pada Allah saja –ed. 



Surat Al-Fatihah 
 

 
16 

Para ulama mengatakan bahwa ini merupakan perangkaian sesuatu yang bersifat 

khusus kepada sesuatu yang lebih umum. Hal ini mengingat ibadah merupakan hak 

Allah Subhaanahu wata'ala, sedangkan minta tolong merupakan hak manusia ciptaan-

Nya, karena dialah yang memanjatkan permintaan dan memohonkan semua hajatnya 

dari Allah Subhaanahu wata'ala. 

 

Allah Subhaanahu wata'ala sengaja mengulang kata ٿ  (hanya kepada-Mu) 

di setiap kalimat, dan tidak mengatakan: hanya kepada-Mu kami beribadah dan 

meminta pertolongan. Ini merupakan penekanan bahwa ibadah dan isti'anah 

(meminta pertolongan) adalah hak Allah Subhaanahu wata'ala semata. Bahwa tidak 

ada yang berhak diibadahi dan dimintai pertolongan kecuali Allah. Karena Dialah satu-

satunya penolong (dalam hal-hal yang tidak bisa dilakukan oleh selain-Nya). 

 

Syariat Islam seluruhnya berputar pada dua hal ini, yaitu beribadah hanya 

kepada Allah Subhaanahu wata'ala yang merupakan hak-Nya atas hamba-Nya, dan 

meminta tolong hanya kepada Allah Subhaanahu wata'ala yang merupakan 

kebutuhan hamba kepada Tuhannya. 

 

Firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چٹ   ٹ  ٹ  ڤ  چ 

"Tunjukilah kami jalan yang lurus!" 

Ini adalah doa yang berupa permintaan. Sedangkan yang disebut pada awal 

surat yang berbunyi  چپ  پ  پ  پ  ڀ   چ  , adalah doa yang berupa 

ibadah. Sebab doa terbagi menjadi dua: Pertama, doa ibadah, yaitu pujian-pujian 

kepada Allah Subhaanahu wata'ala. Sebab memuji Allah merupakan sarana untuk 

meminta sesuatu kepada-Nya, dan ia bernilai ibadah. Dan yang kedua, doa mas'alah, 

alias doa yang berupa permintaan, seperti yang tersebut dalam ayat ini dan ayat-ayat 

selanjutnya sampai akhir surat al-Fatihah. 

 

Kata " ٹ" (Ihdinaa)  berarti memohon hidayah. Hidayah adalah petunjuk 

dan pengarahan, artinya tunjukilah kami dan arahkanlah kami. 

Hidayah ada empat macam, namun yang paling penting adalah dua macam : 

Pertama : Hidayah Dilalah dan Irsyad (sekedar menunjukkan dan 

mengarahkan). Hidayah ini bersifat umum dari dua sisi: 



Surat Al-Fatihah 
 

 
17 

Pertama, dari sisi hidayah itu sendiri yang bisa diberikan kepada mukmin maupun 

kafir. Allah Subhaanahu wata'ala memberi hidayah kepada orang kafir dengan 

pengertian menunjuki, mengarahkan, dan menjelaskan kepadanya jalan kebenaran. 

Allah Subhaanahu wata'ala berfirman tentang kaum Tsamud yang kafir : 

  چۇٴ  ۋ  ۋ  ۅ  ۅ   ۉ   ۉ  چ 

"Adapun kaum Tsamud, maka mereka telah Kami beri hidayah, tetapi mereka lebih 

menyukai buta (kesesatan) daripada hidayah" (Fushilat:17). Artinya, telah Kami beri 

pengarahan. 

Hidayah ini juga bersifat umum dari sisi yang memberikan dan mengarahkan. 

Sebab ia dapat dilakukan oleh para Rasul dan juga pengikut mereka (tidak khusus bagi 

Allah Subhaanahu wata'ala). 

Allah Subhaanahu wata'ala berfirman kepada Rasul-Nya Muhammad Shalallahu alaihi 

wasallam : 

  چٹ  ڤ  ڤ     ڤ  ڤ   ڦ  ...چ 

"Sesungguhnya kamu benar- benar memberi petunjuk kepada jalan yang lurus" (As-

Syuraa:52). 

 

Kedua : Hidayah Taufiq. Artinya, Allah Subhaanahu wata'ala menjadikan 

hamba-Nya mau menerima kebenaran. Hidayah ini bersifat khusus dari dua sisi. 

Pertama, karena yang mendapatkannya hanyalah orang beriman. Dan kedua, karena 

hidayah ini khusus dari Allah. Oleh karenanya, Allah Subhaanahu wata'ala menafikan 

hidayah yang kedua ini dari diri Rasulullah, yaitu dalam firman-Nya : 

 چک  ک  ک  گ  گ  گ       گ  ڳ  ڳ  ڳڳ  ڱ  ڱ  ڱ  ڱ  چ 

"Sesungguhnya kamu tidak akan dapat memberi hidayah kepada orang yang kamu 

cintai, namun Allah lah yang memberi hidayah kepada orang yang dikehendaki-Nya, 

dan Allah lebih mengetahui orang-orang yang mau menerima hidayah" Al-

Qashash:56). 

 

Ungkapan " ٹ" (tunjukilah kami) di sini mencakup hidayah dilalah wal 

irsyad sekaligus hidayah taufiq. Artinya, kita meminta agar ditunjukkan dan dijelaskan 

kepada kita jalan kebenaran, serta diberi taufiq agar dapat menerimanya dan tetap 

berada di atas jalan kebenaran itu. 

 

Kata "الصراط" (as-shirath) secara bahasa artinya jalan yang biasa dilalui oleh 

manusia dan hewan. Adapun yang dimaksud dengan shirath disini adalah : Islam, Al-



Surat Al-Fatihah 
 

 
18 

Quran dan Rasulullah Shalallahu alaihi wasallam. Masing-masing dinamakan jalan, 

karena semuanya menyampaikan kita kepada Allah Subhaanahu wata'ala. 

 

Kata "المستقيم" (al-mustaqim) artinya yang tidak ada kebengkokan dan 

kesamaran padanya, alias lurus dan jelas, sehingga orang yang melewatinya tidak akan 

tersesat. Berbeda dengan jalan-jalan yang penuh belokan dan cabang-cabang, sebab 

orang yang melewatinya akan tersesat. Karenanya, Allah Subhaanahu wata'ala 

berfirman : 

چ  چ  چ  چ  ڇڇ  ڇ  ڇ  ڍ   ڍ  ڌ  ڌ  ڎڎ  ڈ  چ 

  چڈ  ژ  ژ   ڑ  ڑ  

"Inilah jalanKu yang lurus, maka ikutilah ia, dan janganlah kalian mengikuti jalan-jalan 

(yang lain), karena jalan-jalan itu mencerai beraikan kalian dari jalan-Nya. Itulah 

wasiat Allah bagi kalian, agar kalian bertakwa" (Al-An'am:153). 

 

Jalan Allah hanyalah satu. Tidak ada cabang, persimpangan, maupun 

kesamaran padanya. Adapun jalan yang bengkok, maka itulah jalan kesesatan –

Semoga Allah melindungi kita darinya-. Oleh sebab itu, ketika Rasulullah Shalallahu 

alaihi wasallam membaca ayat: 

  چ...چ  چ  چ  چ  ڇڇ  ڇ  ڇ  ڍ   چ 

Beliau Shalallahu alaihi wasallam membuat sebuah garis yang lurus, lalu disebelah 

kanan dan kirinya dibuat garis-garis yang banyak. Rasulullah Shalallahu alaihi 

wasallam bersabda tentang garis yang lurus :" Inilah jalan Allah". Lalu bersabda 

tentang garis-garis yang lainnya: "Adapun ini adalah jalan-jalan kesesatan. Pada 

masing-masing jalan ini ada syetan yang mengajak kepadanya". 1 

 

Firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چڤ  ڤ  ڤ   ڦ  چ 

"Jalan orang-orang yang telah Engkau beri nikmat kepada mereka" 

Kata "الصراط" (jalan) terkadang Allah nisbatkan kepada diri-Nya, seperti pada 

firman-Nya : 

                                                           
1  HR. Ahmad (no  4142) dan Al-Hakim (kitab tafsir, no 3294) dari Abdullah bin Mas'ud. Al-Hakim 
berkata : Sanad hadits ini shohih, akan tetapi tidak diriwayatkan oleh Bukhori Muslim. Hadits ini 
diriwayatkan pula oleh Ibnu Majah, kitab al-muqaddimah (bab 1, no.11, 1/15) dari Jabir bin Abdillah. 



Surat Al-Fatihah 
 

 
19 

  چچ  چ  چ  چ  چ 

"Inilah jalan-Ku yang lurus" (Al-An'am:153)  

Demikian pula pada firman-Nya : 

  چٹ  ڤ  ڤ     ڤ  ڤ   ڦ  ڦ  ڦ  چ 

"Sesungguhnya kamu benar- benar memberi petunjuk kepada jalan yang lurus. 

 (yaitu) jalan Allah…" (As-Syuraa:52-53)  

 

Allah Subhaanahu wata'ala menisbatkan jalan itu kepada diri-Nya, Karena 

Dialah yang mensyariatkannya, menunjukkan kepadanya, dan menjelaskannya 

kepada manusia. Di samping karena jalan itulah yang menyampaikan kita kepada Allah 

Subhaanahu wata'ala. Jadi, jalan ini dinisbatkan kepada diri-Nya sebagai suatu 

penghargaan dan penghormatan, sekaligus memberi kesan bahwa inilah jalan yang 

menghantarkan kepada-Nya. 

 

Terkadang kata "الصراط" (jalan) dinisbatkan kepada orang-orang yang 

melewatinya, sebagaimana dalam ayat berikut : 

  چڤ  ڤ  ڤ   ڦ  چ 

"(yaitu) Jalan orang-orang yang telah Engkau beri nikmat kepada mereka". 

Allah menisbatkan jalan ini kepada orang-orang yang Ia beri nikmat, karena merekalah 

yang berjalan di atasnya, sedangkan orang-orang yang sesat berjalan pada jalan-jalan 

sesat. 

Artinya: Engkaulah ya Allah, yang menunjuki mereka ke jalan itu dan memberikan 

taufiq kepada mereka untuk melewatinya. Ini adalah nikmat Allah Subhaanahu 

wata'ala yang terbesar atas mereka. Lantas siapakah mereka yang diberi nikmat itu? 

Allah Subhaanahu wata'ala menjelaskan di dalam firman-Nya : 

ڃ  چ  چ  چ  چ  ڇ  ڇ  ڇ  ڇ  ڍ   ڍ  ڌ  ڌ  ڎ  چ 

  چڎڈ  ڈ   ژ  ژ  ڑ  

"Barangsiapa yang menaati Allah dan Rasul(Nya), maka mereka akan bersama-sama 

dengan orang-orang yang dianugerahi nikmat oleh Allah. Yaitu: para nabi, para 

shiddiiqiin, para syuhada, dan orang-orang saleh. Mereka itulah teman yang sebaik-

baiknya" (An-Nisaa:69) 

 

Lalu siapakah yang melalui jalan yang lurus itu?  



Surat Al-Fatihah 
 

 
21 

Yang melewati jalan yang lurus adalah orang-orang yang mendapat kenikmatan dari 

Allah Subhaanahu wata'ala. Yang pertama adalah para Nabi dan Rasul. Mereka adalah 

orang-orang yang pertama kali melewatinya. Sesudahnya adalah para Shiddiqin 

(seperti Abu Bakar As-Shiddiq). Mereka adalah manusia terbaik setelah para Nabi. 

Kemudian para Syuhada yang meninggal fi sabilillah, dan yang terakhir adalah orang-

orang sholeh, mereka adalah seluruh kaum mukminin. 

Jadi, orang-orang yang melewati jalan yang lurus ada empat golongan, yaitu para Nabi, 

Shiddiqin, Syuhada dan orang-orang sholeh dari setiap umat. 

 

Semoga Allah Subhaanahu wata'ala menjadikan kita orang-orang yang 

berjalan di jalan yang lurus, dan mereka menjadi teman perjalanan kita, sebab mereka 

adalah sebaik-baik teman perjalanan. 

 

Ketika seorang melewati jalan yang lurus dalam hidupnnya, ia mendapatkan 

tantangan, cobaan dan rintangan. Kadang ia dihina, diancam, direndahkan, bahkan 

dipukuli. Akan tetapi, saat ia mengingat bahwa teman perjalanannya adalah orang-

orang yang mendapatkan kenikmatan dari Allah Subhaanahu wata'ala, dari kalangan 

Nabi, Siddiqin, Syuhada, dan orang-orang sholeh; ia akan bersabar dan merasa tenang 

hatinya dengan berada diatas jalan yang sedang ia lewati. 

 

Jalan kebenaran penuh dengan beban dan cobaan. Ia bukanlah jalan nyaman 

yang bertabur bunga. Oleh karena itu, perlu kesabaran, ketabahan, dan tekad yang 

bulat dalam menelusurinya. Ketiga hal itulah yang akan membantu Anda menelusuri 

jalan tersebut. Ada juga akan merasa ringan menghadapi berbagai cobaan tadi saat 

mengingat bahwa Anda ditemani oleh mereka. Namun semua itu memerlukan iman 

yang kuat, dan amat sedikit orang yang mendapat taufiq untuk itu. 

Allah Subhaanahu wata'ala berfirman : 

  چہ  ہ  ہ     ڱ  ں   ں    ڻ  ڻ  ڻ  ڻ      ۀ        ۀ چ 

"Taufiq ini tidak dianugerahkan melainkan kepada orang-orang yang sabar, dan tidak 

pula dianugerahkan melainkan kepada orang-orang yang mendapat keberuntungan 

besar" (Fushilat:35). 

 

Jadi, orang-orang yang mendapat kenikmatan adalah mereka yang berilmu 

dan beramal shalih. Merekalah para Nabi, Shiddiqin, Syuhada dan orang-orang sholeh. 

 

Firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چڦ  ڦ  ڦ چ 

"Bukan (jalan) mereka yang dimurkai"  

Siapakah mereka yang dimurkai? 



Surat Al-Fatihah 
 

 
21 

Mereka yang dimurkai adalah mereka yang berilmu tapi tidak mengamalkan ilmunya. 

Mereka telah belajar dan memahami ilmu yang bermanfaat, tapi mereka tidak 

mengamalkan apa yang telah dipelajari. Mereka adalah orang-orang yang dimurkai, 

karena mereka berbuat maksiat padahal mereka mengetahui kemaksiatan itu. Ayat ini 

sifatnya umum, setiap yang tidak mengamalkan ilmunya, maka mereka termasuk yang 

dimurkai Allah Subhaanahu wata'ala. Penghulu golongan yang dimurkai adalah orang-

orang Yahudi, sebab mereka memiliki ilmu. Allah menyebut mereka sebagai ahli kitab 

dan orang berilmu, namun ketika mereka tidak mengamalkan ilmunya, Allah murka 

kepada mereka. Akan tetapi ayat ini tidaklah khusus bagi kaum Yahudi, bahkan ia 

bersifat umum meliputi siapa saja yang mengikuti kaum Yahudi dengan tidak 

mengamalkan ilmunya.1 

 

 Firman Allah Subhaanahu wata'ala : 

  چڄ  ڄ  ڄ   چ 

"Dan bukan mereka yang sesat" 

Mereka yang sesat adalah orang-orang yang beramal tanpa berdasarkan ilmu. 

Mereka tidak berada di atas petunjuk. Perumpaan mereka seperti orang yang berjalan 

tapi tidak tahu arah jalan yang benar. Bukankah bila seseorang berjalan di hutan tanpa 

tahu arah jalannya, pantas dijuluki orang tersesat secara bahasa? Bukankah orang 

seperti ini terancam binasa? Demikian pula orang yang beramal tanpa dasar ilmu, juga 

dianggap sesat menurut syariat. Walaupun ia telah susah payah, berusaha 

                                                           
1 Dalam kitab penulis lainnya yang berjudul Al Mulakhkhosul Fiqhy, pada bab berjudul keutamaan 
belajar agama, hal 9, penulis menyebutkan: "Al Imam Asy Syaikh Muhammad bin Abdul Wahhab –
rahimahullah- mengatakan terkait firman Allah yang artinya, "Bukan jalannya orang yang Engkau 
murkai dan bukan pula jalan mereka yang sesat", bahwa mereka yang dimurkai adalah para ulama 
yang tidak mengamalkan ilmunya. Sedangkan mereka yang sesat ialah orang-orang yang beramal 
tanpa dasar ilmu. 
Jadi, yang pertama adalah karakter kaum Yahudi, sedangkan yang kedua adalah karakter kaum 
Nasrani. Banyak kalangan yang ketika membaca dalam kitab-kitab tafsir, bahwa kaum Yahudi adalah 
golongan yang dimurkai Allah, sedangkan Nashara adalah golongan yang sesat; lantas orang-orang 
yang jahil mengira bahwa kedua sifat ini khusus bagi kedua golongan tadi. Padahal dia barusan 
membaca ayat yang maknanya bahwa Allah mengharuskannya untuk memanjatkan doa agar tidak 
termasuk dalam dua golongan tadi, dan berlindung dari jalan orang-orang seperti itu. 
Subhaanallaah, sungguh aneh bin ajaib… bagaimana mungkin ucapan yang diajarkan, dipilihkan, dan 
diperintahkan oleh Allah agar selalu ia panjatkan ini tidak pernah ia waspadai? Ia sama sekali tidak 
merasa bahwa dengan meyakini dirinya tidak akan menjadi golongan yang dimurkai atau yang sesat 
tadi, berarti dia telah berburuk sangka kepada Allah. Demikian penjelasan Syaikh Shalih Muhammad 
bin Abdul Wahhab. 
Penjelasan ini menyingkap hikmah di balik perintah untuk membaca surat yang agung ini di setiap 
rokaat, baik shalat fardhu maupun sunnah. Sebab ia mengandung berbagai rahasia agung yang salah 
satunya adalah doa yang mulia tadi. Yaitu supaya Allah memberi kita taufiq untuk menetapi jalan 
orang-orang yang diberi ilmu yang bermanfaat dan beramal shalih. Itulah jalan keselamatan di dunia 
dan akhirat. Kita juga diajarkan agar minta diselamatkan dari jalan orang-orang yang binasa, yang 
menyepelekan dalam mencari ilmu yang bermanfaat, atau dalam mengamalkannya. (penjelasan ini 
disisipkan oleh penerbit). 



Surat Al-Fatihah 
 

 
22 

mendekatkan dirinya kepada Allah, sering menangis dan terisak, dan sangat berharap 

masuk Surga; tapi selama ia berjalan di jalan yang keliru, maka itu semua tidak ada 

manfaatnya. 

 

Kaum Nasrani termasuk pula golongan yang sesat, karena mereka beramal 

tidak berlandaskan ilmu. Demikian pula mereka yang berbuat bid'ah dan khurafat juga 

digolongkan sesat, karena mereka beramal tanpa dasar ilmu. 

 

Jadi, setiap orang yang shalat dan membaca surat al-Fatihah, selalu meminta 

kepada Allah agar dijauhkan dari jalan kedua golongan tersebut; yaitu jalan mereka 

yang berilmu namun malas beramal, maupun mereka yang rajin beramal namun tanpa 

dasar ilmu. 

 

 Akhir-akhir ini kita sering mendapati sejumlah kalangan yang tidak tertarik 

pada ilmu dan malas belajar agama. Mereka sering mengatakan kepada orang-orang: 

"Sibukkan diri kalian dengan ibadah dan dzikir, dan lakukanlah khuruj fi sabilillah". 

Maksud khuruj fi sabilillah menurut mereka ialah bepergian dan keliling kesana 

kemari. Mereka membikin orang tidak tertarik untuk menuntut ilmu, bahkan 

meremehkan masalah ini dan merendahkan kedudukan orang-orang yang berilmu! Ini 

adalah ajaran yang sesat –na'udzubillahi min dzalik-, bahkan  ilmu-lah yang mesti 

didahulukan, sebab Allah berfirman; 

 

  چبي  تج     تح     تخ   تم   تى  تي  ثج   چ 

"Ketahuilah bahwa tidak ada Ilah (yang pantas diibadai) selain Allah, dan mohonlah 

ampunan bagi dosamu" (Muhammad:19)  

Dalam ayat ini, Allah Subhaanahu wata'ala memulai dengan perintah untuk 

mengetahui (berilmu), sebelum memerintahkan untuk istighfar (beramal). 

 

Ayat-ayat terakhir dari surat al-Fatihah tadi menunjukkan bahwa manusia 

terbagi menjadi tiga golongan berdasarkan sikap mereka terhadap ilmu: 

Yang pertama : Orang-orang yang menggabungkan antara ilmu dan amal sholeh. 

Merekalah yang mendapat kenikmatan dari Allah Subhaanahu wata'ala, dan dalam 

surat ini, Anda memohon kepada Allah agar diberi hidayah kepada jalan mereka. 

Sedangkan yang kedua dan ketiga : Orang-orang yang berilmu tapi meninggalkan 

amal, maka merekalah orang-orang yang dimurkai, apa pun agama dan keyakinannya. 

Sedangkan orang-orang yang beramal dan meninggalkan ilmu, maka merekalah 

orang-orang sesat. Kedua golongan ini sama-sama celaka dan merugi, dan kita berdoa 

kepada Allah agar selamat darinya. 

 



Surat Al-Fatihah 
 

 
23 

Kalau kita merenungi surat al-Fatihah, kita akan mendapatkan rahasia di balik 

keagungannya, sehingga harus dibaca pada setiap rakaat shalat. Ini jelas menunjukkan 

tingginya kedudukan surat al-Fatihah di antara surat-surat yang lain. 

 

Salah satunya karena surat ini mengandung doa yang agung, yaitu doa ibadah 

di awal surat, dan doa mas'alah (permintaan) di akhirnya. Jadi, surat al-Fatihah 

seluruhnya adalah doa. Oleh karenanya, orang yang selesai membaca al-Fatihah 

dalam shalatnya dianjurkan mengucapkan Aamiin; baik ia sebagai imam, makmum, 

ataupun yang shalat sendirian. Aamiin artinya 'kabulkanlah ya Allah', maksudnya 

kabulkanlah semua doa kami tadi. Jadi, ucapan Aamiin ini berkaitan dengan doa-doa 

yang dikandung dalam surat ini. 

Mengucapkan Aamiin dalam shalat bukanlah sesuatu yang wajib, namun 

dianjurkan mengeraskan suara saat mengucapkannya dalam shalat-shalat jahriyyah, 

baik dia sebagai imama, makmum, maupun yang shalat sendirian. Adapun bila ia 

membaca al-Fatihan secara sirr (perlahan), maka ia mengaminkan secara sirr pula. 

 

7. Keutamaan Surat Al-Fatihah. 

Di antara keutamaan surat al-Fatihah adalah apa yang disebutkan dalam hadits 

qudsi, bahwa Allah Subhaanahu wata'ala berfirman, "Aku membagi shalat antara diri-

Ku dan hamba-Ku menjadi dua bagian, dan bagi hamba-Ku apa yang ia minta" 

Yang dimaksud dengan 'shalat' di sini adalah surat al-Fatihah, karena surat al-

Fatihah merupakaan bacaan shalat, sedangkan secara bahasa shalat artinya doa, dan 

surat al-Fatihah penuh dengan doa. 

Maksud dari membagi surat al-Fatihah menjadi dua ialah karena surat al-

Fatihah terdiri dari tujuh ayat, sehingga tiga setengah ayat bagi Allah Subhaanahu 

wata'ala dan tiga setengah ayat sisanya untuk Si hamba. 

 

Lanjutan hadits qudsi tadi mengatakan : 

Jika Si hamba membaca, (ْالْمد لله رب العالمي) "Segala puji bagi Allah, Rabb semesta alam" 

Allah Subhaanahu wata'ala menjawab,  (حْدنِ عبدي) "Hamba-Ku memujiku". 

Jika Si hamba membaca, (الرحْن الرحيم) "Yang Maha Pengasih lagi Maha Penyayang". 

Allah Subhaanahu wata'ala menjawab, (أثنى علي عبدي) "Hamba-Ku menyanjung-Ku". 

Jika Si hamba membaca, (مالك يوم الدين) "Yang menguasai di hari Pembalasan" 

Allah Subhaanahu wata'ala berfirman: (مجهدنِ عبدي) "Hamba-Ku mengagungkan-Ku". 

Jika berkata, (ْإياك نعبد وإياك نستعي) "Hanya Engkaulah yang Kami sembah, dan hanya 

kepada Engkaulah Kami meminta pertolongan"  

 Allah Subhaanahu wata'ala berfirman, (هذا بينِ وبيْ عبدي، ولعبدي ما سأل) "Inilah yang terbagi 

antara Aku dan hamba-Ku, dan bagi hamba-Ku apa yang ia minta".  

 



Surat Al-Fatihah 
 

 
24 

Bagian pertama ayat ini "  adalah (Hanya kepada-Mu kami beribadah) "ٿ  ٿ  

bagian Allah Subhaanahu wata'ala, sedangkan kelanjutannya " ٿ  ٿ   " (Dan 

hanya kepada-Mu lah Kami meminta pertolongan) adalah bagian Si hamba. 

 

Mulai dari bagian terakhir ayat ini sampai akhir surat adalah bagian Si hamba 

yang berupa doa dan permintaan. Adapun dari awal surat sampai bagian pertama ayat 

ini adalah milik Allah Subhaanahu wata'ala yang berupa puji-pujian. 

Ini dengan jelas menunjukkan keagungan surat ini. 

 

Kelanjutan haditsnya :  

Jika seorang hamba berkata, "Tunjukilah Kami jalan yang lurus, (yaitu) jalan orang-

orang yang telah Engkau beri nikmat kepada mereka; dan bukan (jalan) mereka yang 

dimurkai serta bukan (pula jalan) mereka yang sesat". 

Allah Subhaanahu wata'ala berfirman, "Inilah bagian hamba-Ku, dan baginya apa 

yang ia minta". 1 

 

8. Faedah-Faedah dari Surat Al-Fatihah. 

Sebagaimana yang dijelaskan oleh para ulama, surat ini mengandung selaksa 

makna yang agung, di antaranya; 

 

Pertama : Padanya terdapat penetapan ketiga jenis tauhid. 

Firman Allah Subhaanahu wata'ala "Segala pujibagi Allah, Rabb semesta alam", 

berkaitan dengan tauhid Rububiyah. 

Firman Allah Subhaanahu wata'ala "Maha Pengasih lagi Maha Penyayang", berkaitan 

dengan tauhid Asma' dan Sifat. 

Firman Allah Subhaanahu wata'ala "Hanya kepada-Mu kami beribadah, dan hanya 

kepada-Mu kami meminta pertolongan", berkaitan dengan tauhid Uluhiyah. Jadi, 

surat al-Fatihah menetapkan ketiga jenis tauhid tersebut. 

 

Kedua : Pengutusan Rasul 

Karena dalam ayat (الحمد لله رب العالمين)   "Segala pujibagi Allah, Rabb semesta 

alam", Allah menetapkan rububiyah-Nya atas segenap makhluk-Nya2. Konsekuensi 

dari rububiyah Allah Subhaanahu wata'ala adalah, Dia tidak akan membiarkan hamba-

Nya tanpa memberikan apa-apa yang bermaslahat bagi mereka. Sedangkan yang 

paling bermaslahat bagi hamba-Nya ialah dengan diutusnya para Rasul. 

 Makna ini ditegaskan pula oleh ayat (اهدنا الصراط المستقيم) "Tunjukilah kami jalan 

yang lurus". Sebab jalan yang lurus tidak akan nampak jelas kecuali dengan diutusnya 

                                                           
1 HR. Muslim (kitab Shalat, bab 10, no 395, 2/324) dari Abu Hurairah.  
2 Artinya: Allah sebagai pemelihara segenap makhluk-Nya -ed. 



Surat Al-Fatihah 
 

 
25 

para rasul 'alaihimusshalaatu was salaam. Jadi, surat ini menetapkan kerasulan 

Muhammad shallallaahu 'alaihi wasallam. 

 

Ketiga : Bantahan terhadap Aliran dan Pemahaman sesat 

Pada surat al-Fatihah terdapat bantahan terhadap orang-orang atheis yang 

tidak percaya dengan adanya Tuhan. Sebab firman Allah Subhaanahu wata'ala, 

"Segala pujibagi Allah, Rabb semesta alam", merupakan bantahan telak atas kaum 

atheis yang menyakini bahwa alam semesta tidak memiliki pencipta, namun ia 

menciptakan dirinya sendiri! Keadaanlah yang menyebabkan terjadinya semua ini, 

menurut mereka!! Keyakinan ini jelas-jelas bertentangan dengan akal, karena tidak 

ada sesuatupun yang tercipta kecuali ada yang menciptakannya. Tidak mungkin suatu 

perbuatan terjadi tanpa ada pelakunya. 

 

Jagat raya beserta seluruh makhluk ini menunjukkan keberadaan Sang Khalik 

Subhaanahu wata'ala. Dialah yang mewujudkannya, membentuknya, mengaturnya, 

dan mengurusnya.  

 

Sedangkan ayat ( اك نعبد وإياك نستعينإي ) Hanya kepada-Mu kami beribadah, dan 

hanya kepada-Mu kami meminta pertolongan" dan ayat (إهدنا الصراط المستقيم) 

"Tunjukilah kami jalan yang lurus"; merupakan bantahan terhadap kaum musyrikin 

yang selain menyembah Allah Subhaanahu wata'ala mereka juga menyembah selain-

Nya.  

 

Sedangkan ayat (مالك يوم الدين) "Yang menguasai (Raja) hari Pembalasan", 

merupakan bantahan terhadap orang yang mengingkari hari kebangkitan, hisab, dan 

pembalasan atas amalan. Sebab yang dimaksud 'ad-dien' di sini adalah hari 

penghitungan dan pembalasan amal. Ayat ini sekaligus membantah kaum mu'tazilah 

dan jahmiyah yang mengingkari sifat Allah Subhaanahu wata'ala. karena dalam ayat 

ini Allah menyifati diri-Nya sebagai "Malik" (raja) dan "Maalik" (penguasa).  

 

Sedangkan pada firman-Nya, "Jalan orang-orang yang telah Engkau beri 

nikmat kepada mereka; bukan (jalan) mereka yang dimurkai dan bukan (pula jalan) 

mereka yang sesat", terdapat bantahan atas orang-orang Yahudi dan Nashrani serta 

mereka yang mencontoh sifat mereka; yaitu berilmu namun malas beramal, atau 

beramal tanpa ilmu. Jadi, ini merupakan bantahan atas para ulama yang tidak 

mengamalkan ilmunya, dan bantahan atas mereka yang rajin beramal namun tanpa 

dasar ilmu. 

 

Oleh karenanya, para ulama mengatakan bahwa surat al-Fatihah mengandung 

bantahan atas seluruh kelompok yang menyimpang, maka pantaslah disebut sebagai 

"Ummul kitab" (Induk Al-Quran). Sebab 'induk' berarti asal-usul sesuatu, dan seluruh 



Surat Al-Fatihah 
 

 
26 

isi al-Quran kembalinya kepada surat al-Fatihah dan berkisar pada makna-makna yang 

dikandungnya 

 

Surat al-Quran yang sangat agung ini sering dibaca dan diulang-ulang oleh lisan 

kita, tapi kebanyakan orang tidak merenunginya. Mereka tidak memahami sama sekali 

makna yang dikandungnya. Bahkan al-Fatihah seakan menjadi ucapan dalam bahasa 

asing yang dilantunkan lisan!! Ini merupakan kesalahan besar dan kekeliruan yang 

mengerikan, sebab al-Qur'an diturunkan tak lain supaya ditadabburi dan difahami 

maknanya. 

Wallahu 'alam, washalallahu 'ala nabiyyanaa Muhammad, wa 'ala alihi 

washahbihi wasallam. 

 

 

Catatan: Takhrij hadits dalam buku ini dinukil dari kitab 'Duruusun minal Qur'anil 

kariem', oleh penulis yang sama, yang diterbitkan oleh Daarul 'Aashimah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


